
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

vvvviiiieeee    eeeetttt    tttteeeessssttttaaaammmmeeeennnnt t t t 
dededede    

    jjjjeeeeaaaan n n n mmmmeeeesssslllliiiieeeerrrr    



vie et testament de jean meslier  

 

2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



vie et testament de jean meslier  

 

3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



vie et testament de jean meslier  

 

4 

« Je voudrais, et ce sera le dernier et le plus 
ardent de mes souhaits, je voudrais que le 
dernier des rois fût étranglé avec les boyaux du 
dernier prêtre. » 

Jean Meslier, Curé d’Etrépigny & de But en Champagne (1664-
1729) 

 

 



vie et testament de jean meslier  

 

5 

’existence de Jean Meslier n’a été connue qu’à partir de 
la publication par Voltaire d’un texte qu’il présentait 
comme un extrait d’un texte beaucoup plus volumineux 
dans lequel un curé professait avec détermination son 
athéisme. Ce texte est considéré comme le fondateur de 

l’athéisme et de l’anticléricalisme militant en France.  

 1762, Voltaire fait publier des extraits de cette œuvre après avoir 
réécrit et édulcoré certains passages jusqu’à les rendre 
méconnaissables. L’athéisme radical du curé s’y trouve travesti en un 
déisme prudent. D’Holbach publia, quant à lui, Le bon sens du 
Curé Jean Meslier suivi de son testament.  

 1864, Rudolf Charles édite le Mémoire de Meslier (3 tomes)  

 1970, édition des Œuvres de Jean Meslier (J. Deprun, R. Desné, 
A. Soboul), l’édition nouvelle (3 tomes) fournit, outre un 
commentaire précieux, des preuves plus accessibles de la 
défiguration déiste de l’athée Meslier par Voltaire. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

L 



vie et testament de jean meslier  

 

6 

                   
 

« Omnem viam iniquam odio habui. » 
(J'ai haï toute voie injuste) 

(Psaumes, CXVIII-128, cité par Jean Meslier en conclusion du 
Testament) 

    

Sa Sa Sa Sa vvvvieieieie    

    
ean Meslierean Meslierean Meslierean Meslier, ou MellierMellierMellierMellier, né à Mazerny (Ardennes) le 
15 juin 1664, est un prêtre et un philosophe français, curé 
d'Étrépigny où il est mort au début de l'été 1729. Son 
existence n'a été connue qu'à partir de la publication en 1762 
par Voltaire, sous le titre de Testament de J. Meslier, d'un 

texte qu'il présentait comme un extrait d'un texte beaucoup plus 
volumineux, retrouvé chez lui et dans lequel un curé professait avec 
détermination son athéisme. 

JJJJ    



vie et testament de jean meslier  

 

7 

Ce texte, au titre original de Mémoires des pensées et sentiments de 
Jean Meslier… (A une date inconnue située entre son dernier acte, signé en 
date du 27 juin, et la date de l'inventaire de sa succession, le 7 juillet ; cf. 
Œuvres complètes. Mémoire des pensées et des sentiments de Jean Meslier. 
Préfaces et notes par Jean Deprun, Roland Desné et Albert Soboul, éd. 
Anthropos, 1970, p. XXXII.) est considéré comme le texte fondateur 
de l'athéisme et de l'anticléricalisme militant en France. 

 

Né d'un père ouvrier en serge ou propriétaire et fabriquant de laine 
du village de Mazerny, Gérard Meslier (ou Mellier), et de 
Symphorienne Braidy, il fit quelques études à l'école publique de sa 
paroisse où le curé le trouva doué, avant de les poursuivre au 
séminaire de Reims. Initié au sacerdoce en 1688, très estimé de ses 
supérieurs, il fut nommé le 7 janvier 1689 curé d'Étrépigny et de 
Balaives dans ses Ardennes natales, où il restera jusqu'à sa mort. Il 
avait pour amis deux curés, MM Voiri (curé de Guignicourt) et 
Delavaux (ou Laveaux - curé de Boulzicourt) qui inhumèrent son 
corps dans le jardin de la cure sans inscrire d'acte mortuaire sur les 
registres de sa paroisse. 

Les éléments biographiques donnés par Voltaire Lettres à S.A. le 
Prince de *** sur Rabelais, etc. sont entachés de nombreuses erreurs, 
il faudra attendre Maurice Dommanget pour avoir la première 
biographie sérieuse. 

D'après Voltaire, il choisissait pour bonnes des femmes n'ayant pas 
atteint l'âge canonique, sa conduite scandalisait et lui valait 
réprimandes et punitions de la part des autorités ecclésiastiques. Ses 
démêlés avec le châtelain du lieu lui en avaient valu d'autres. En 
effet, indigné par les mauvais traitements que faisait subir le 
seigneur de Touilly aux paysans de sa paroisse, Jean Meslier l'avait 
dénoncé un jour en chaire de vérité. Sévèrement tancé par l'évêché, il 
aurait alors cessé de faire parler de lui, se réservant pour l'écrit 
posthume dont il a publié des extraits. 

Penseur isolé, nourrissant des idées qu'il ne peut échanger, sa 
bibliothèque se composait, à côté de la Bible, des Pères de l'Église, 
et des comptes rendus des conciles, d'auteurs latins comme Tite 
Live, Sénèque, Tacite, Flavius Josèphe ainsi que de Montaigne, 



vie et testament de jean meslier  

 

8 

Vanini, La Bruyère, La Boétie, Pascal, Malebranche, du dictionnaire 
philosophique de Bayle et Fénelon. 

À partir des essais de Montaigne et de la Démonstration de 
l'existence de Dieu de Fénelon - qu'il annote dans les marges - il 
rédige ses propres Pensées et sentiments, volumineux mémoire 
manuscrit recopié en trois exemplaires manuscrits de trois cent 
soixante six feuillets chacun, dédiés à ses paroissiens. 

 

 

    

    

    

    

    

    

    

    

    

    



vie et testament de jean meslier  

 

9 

Son Son Son Son TTTTestamentestamentestamentestament    

  

ix ans après la mort du curé d'Étrépigny, Nicolas-
Claude Thieriot entretient Voltaire de l'existence des 
manuscrits dans une lettre de novembre 1735. Des 
copies manuscrites circulent d'abord sous le manteau à 
Paris, dans le milieu des encyclopédistes. Ce n'est que 

27 ans plus tard que Voltaire fait publier en 1762 des extraits de 
l'œuvre dans un abrégé dont il réécrit certains passages suivant sa 
conception déiste, disant que l'original était « écrit dans un style de 
cheval de carrosse ». 

Le Baron d'Holbach, de son côté, publie Le bon sens du Curé Jean 
Meslier suivi de son testament. Rudolf Charles d’Ablaing van 
Gissenburg, dit Rudolf Charles, et le milieu matérialiste-libre 
penseur hollandais publient une première édition complète en trois 
volumes in 8° de 350 pages chacun en 1864. 

La pensée de Meslier annonce la Révolution française et, bien au-
delà, le socialisme utopique, le matérialisme, le communisme et 
l'anarchisme. Pour Régis Messac, le curé Meslier est un penseur 
libertin, « précurseur des philosophes qui proclameront bien haut 
leur croyance au progrès, et en la nécessité de ce progrès. » 

Ce testament philosophique fait de lui un précurseur des Lumières 
de tout premier plan. Il y est le premier à professer un athéisme sans 
concession tandis qu'il développe avant la lettre un matérialisme 
rigoureux et pose également en précurseur les bases d'une 
philosophie anarchiste, ainsi qu'une conception communiste de la 
société. 

Les XVIIe et XVIIIe siècles présentent une grande période de 
trouble pour la foi chrétienne. Mais les diverses critiques qu'avaient 
connues le christianisme de l'époque n'égalent pas en puissance de 

S 



vie et testament de jean meslier  

 

10 

feu le manifeste de l’abbé Meslier, qui influencera les penseurs 
athées à venir. 

Ainsi, Anacharsis Clootz avait-il soumis à la Convention le projet 
d'ériger une statue à celui qu'il nomme « l'Intrépide », « le 
Généreux », « l'Exemplaire », comme étant le premier prêtre à avoir 
« abjuré les idées religieuses et déchiré le voile de la superstition ». 

Les bolchéviques ne s'y sont pas trompés, puisque son nom est 
gravé sur le monument du Jardin Alexandrovski élevé à Moscou 
pour les Romanov et transformé la gloire des précurseurs du 
socialisme moderne, seul monument public qui célèbre la mémoire 
de Meslier. Le Testament a quant à lui été traduit en russe en 1924. 

 

 
Obélisque des penseurs socialistes au où figure Meslier en 7e place, Jardin Alexandrovski, 

Moscou 

 

 



vie et testament de jean meslier  

 

11 

 

Le Le Le Le TTTTexte de sexte de sexte de sexte de son on on on TTTTestamentestamentestamentestament    

in du mois de juin 1729. Jean Meslier, curé de la 
paroisse d’Étrépigny depuis quarante ans, laisse à sa 
mort une enveloppe contenant deux documents, le 
premier étant une introduction du second : 

« Je ne crois plus devoir maintenant faire encore 
difficulté de dire la vérité. Je ne sais pas bien ce que vous en 
penserez, ni ce que vous en direz, non plus que ce que vous direz de 
moi, de m’avoir mis telle pensée en tête, et tel dessein dans l’esprit. 
Vous regarderez peut-être ce projet comme un trait de folie et de 
témérité en moi… » 

Inévitablement, cette lettre préface devait piquer au vif l’intérêt de 
ceux qui avaient découvert le document, et on peut facilement 
imaginer quelle aurait été la réaction des ouailles du Père Meslier 
apprenant par le biais de son second document que le prêtre qui 
avait été à la tête de leur paroisse pendant plus de quarante ans, 
considérait que la religion n’était qu’erreur, mensonge et imposture 
et invitait du même souffle ses confrères à abandonner le 
christianisme… Renversement inattendu, le texte de Meslier est 
aussi révolutionnaire pour l’époque puisque les propositions athées 
qui y sont présentées ne sont cachées sous aucun subterfuge12 . 
L’auteur s’y déclare clairement athée et attaque directement la 
religion chrétienne en évitant la précaution habituelle qui entourait 
les textes philosophiques de l’époque qualifiés, à tort ou à raison, 
d’athées. Bien plus qu’une exposition de thèses athées, l’œuvre de 
Meslier se présente même comme une œuvre prosélyte s’attaquant 
directement à la foi du croyant : 

« Pesez bien les raisons qu’il y a de croire ou de ne pas croire, ce 
que votre religion vous enseigne, et vous oblige si absolument de 
croire. Je m’assure que si vous suivez bien les lumières naturelles de 

F 



vie et testament de jean meslier  

 

12 

votre esprit, vous verrez au moins aussi bien, et aussi certainement 
que moi, que toutes les religions du monde ne sont que des 
inventions humaines, et que tout ce que votre religion vous 
enseigne, et vous oblige de croire, comme surnaturel et divin, n’est 
dans le fond qu’erreur, que mensonge, qu’illusion et imposture. » 

Meslier est conscient du caractère paradoxal de sa vie : pourquoi 
attendre la mort pour déclarer son athéisme ? Il avoue sa peur, mais 
présente tout de même le caractère véridique de sa pensée athée. Il 
tient à ce que ses lecteurs tentent de le réfuter et, s’ils ne le peuvent, 
se rangent à son avis. S'ils craignent d'adopter cette position de leur 
vivant, ils devront le faire à leur mort : 

« (intervenez) en faveur de la vérité même en faveur des peuples qui 
gémissent comme vous le voyez tous les jours, sous le joug 
insupportable de la tyrannie et des vaines superstitions. Et si vous 
n’osez non plus que moi vous déclarer ouvertement pendant votre 
vie contre tant de si détestables erreurs, et tant de si pernicieux abus 
qui règnent si puissamment dans le monde, vous devez au moins 
demeurer maintenant dans le silence et vous déclarer au moins à la 
fin de vos jours en faveur de la vérité. » 

Meslier, comme les iconoclastes et contre les iconodules, voit dans 
les statues et images des églises des idoles. Il accuse les prêtres et 
exégètes d'interpréter la Bible à leur convenance, de maintenir leur 
emprise sur le peuple en utilisant la peur et de garder un silence 
complice face à l’abus des grands : 

« …vous adorez effectivement des faibles petites images de pâte et 
de farine, et vous honorez les images de bois et de plâtre, et les 
images d’Or et d’Argent. Vous vous amusez, Messieurs, à 
interpréter et à expliquer figurativement, allégoriquement et 
mystiquement des vaines écritures que vous appelez néanmoins 
saintes, et divines ; vous leur donnez tel sens que vous voulez ; vous 
leur faites dire tout ce que vous voulez par le moyen de ces beaux 
prétendus sens spirituels et allégoriques que vous leur forgez, et que 
vous affectez de leur donner, afin d’y trouver, et d’y faire trouver 
des prétendues vérités qui n’y sont point, et qui n’y furent jamais. 
Vous vous échauffez à discuter de vaines questions de grâce 
suffisante et efficace. Et en plus, vous vilipendez le pauvre peuple, 



vie et testament de jean meslier  

 

13 

vous le menacez de l’enfer éternel pour des peccadilles, et vous ne 
dites rien contre les voleries publiques, ni contre les injustices 
criantes de ceux qui gouvernent les peuples, qui les pillent, qui les 
foulent, qui les ruinent, qui les oppriment et qui sont la cause de 
tous les maux, et de toutes les misères qui les accablent. » 

L’athéisme de Meslier se veut donc quelque part humaniste, et n’est 
pas, contrairement à celui des libertins, mis en place afin de contrer 
la morale chrétienne. Pour Meslier, le rôle des prêtres reste 
d’enseigner : « c’est à vous d’instruire les peuples, non dans les 
erreurs de l’idolâtrie, ni dans la vanité des superstitions, mais dans la 
science de vérité, et de justice, et dans la science de toutes sortes de 
vertus, et de bonnes mœurs ; vous êtes tous payés pour cela. ». 
Athée, matérialiste, dénonciateur de la misère sociale, Meslier avait 
donc mûri tout au long de sa vie une vive attaque contre les 
religions en général et le christianisme en particulier, n'adoptant 
cependant ces positions qu'à titre posthume. La lettre se termine sur 
l’annonce de l’existence d’un manuscrit déposé au greffe de la justice 
de la paroisse, où Meslier détaille ses thèses en trois manuscrits de 
trois cent soixante-six feuilles chacun. Le titre de ce manuscrit, à lui 
seul, présente l’ampleur de la tâche à laquelle Meslier a voulu 
s’attaquer : 

« Mémoire des pensées et des sentiments de Jean Meslier, prêtre, 
curé d’Étrépigny et de Balaives, sur une partie des erreurs et des 
abus de la conduite et du gouvernement des hommes où l’on voit 
des démonstrations claires et évidentes de la vanité et de la fausseté 
de toutes les divinités et de toutes les religions du monde pour être 
adressé à ses paroissiens après sa mort, et pour leur servir de 
témoignage de vérité à eux, et à tous leurs semblables. » 

Le testament de Meslier se divise en huit parties. Chacune vise à 
prouver la vanité et la fausseté des religions selon ce plan : 

1. Elles ne sont que des inventions humaines. 

2. La foi, croyance aveugle, est un principe d’erreurs, d’illusions 
et d’impostures. 

3. Fausseté des « prétendues visions et révélations divines ». 



vie et testament de jean meslier  

 

14 

4. « Vanité et fausseté des prétendues prophéties de l’Ancien 
Testament ». 

5. Erreurs de la doctrine et de la morale de la religion 
chrétienne. 

6. La religion chrétienne autorise les abus et la tyrannie des 
grands. 

7. Fausseté de la « prétendue existence des dieux ». 

8. Fausseté de l’idée de la spiritualité et de l’immortalité de 
l’âme. 

Parmi les thèses principales de cet ouvrage volumineux, l'une tente 
de réfuter l’existence de Dieu. Le premier argument de Meslier est 
celui de l’absence : comment un Dieu se voulant aimé, adoré et servi 
peut-il demeurer si « discret » ? Ne devrait-il pas plutôt se présenter 
à nous comme une évidence certaine et irréfutable ? 

« S’il y avait véritablement quelque divinité ou quelque être 
infiniment parfait, qui voulut se faire aimer, et se faire adorer des 
hommes, il serait de la raison et de la justice et même du devoir de 
ce prétendu être infiniment parfait, de se faire manifestement, ou du 
moins suffisamment connaître de tous ceux et celles dont il voudrait 
être aimé, adoré et servi. » 

Devant le caractère « discret », l’absence de Dieu, Meslier 
s’interroge. Pourquoi Dieu ne nous fait-il pas connaître clairement 
et directement sa volonté, au lieu de laisser les hommes se disputer à 
son sujet, voire s’entre-tuer pour des querelles byzantines ? Pour 
Meslier, soit Dieu existe et se moque de nous en nous conservant 
dans l’ignorance, soit Dieu n’existe tout simplement pas. On 
opposera sûrement à Meslier que Dieu se révèle aux hommes à 
travers la beauté du monde, l’œuvre de ses serviteurs ou bien par le 
biais de l’enseignement de son fils Jésus-Christ ou de l'Église. Ce à 
quoi Meslier répond tout simplement que ces signes ne sont pas du 
tout évidents. De plus, la tendance des théologiens de l’époque de 
recourir au fidéisme (doctrine condamnée en 1838 par l'Église 
catholique romaine) pour contrer ce qu'il voit comme les paradoxes 
de la foi chrétienne représente pour lui une grossière erreur. Qui est 
donc ce Dieu, demande-t-il, qui nous forcerait à abandonner notre 



vie et testament de jean meslier  

 

15 

raison afin de croire en lui ? La mise aux oubliettes de la raison afin 
de justifier la foi chrétienne ne laisse-t-elle pas place à toutes les 
impostures ? 

« Nos pieux et dévotieux « christicoles » ne manqueront pas de dire 
ici tout bonnement que leur Dieu veut principalement se faire 
connaître, aimer, adorer et servir par les lumières ténébreuses de la 
foi, et par un pur motif d’amour et de charité conçue par la foi et 
non pas par les claires lumières de la raison humaine, afin comme ils 
disent d’humilier l’esprit de l’homme, et de confondre son orgueil. » 

« (Les religions) veulent que l’on croit absolument, et simplement 
tout ce qu’elles en disent, non seulement sans en avoir aucun doute, 
mais aussi sans rechercher, et même encore sans désirer d’en 
connaître les raisons, car ce serait, selon elles, une impudente 
témérité, et un crime de lèse-majesté divine que de vouloir 
curieusement chercher des raisons. » 

Pour Meslier, un Dieu parfait ne doit pas se faire lointain ou 
distant : 

« La première pensée qui se présente d’abord à mon esprit, au sujet 
d’un tel être, que l’on dit être si bon, si beau, si sage, si grand, si 
excellent, si admirable, si parfait et si aimable, etc., est que s’il y 
avait véritablement un tel être, il paraîtrait si clairement et si 
visiblement à nos yeux et à notre sentiment que personne ne 
pourrait nullement douter de la vérité de son existence. Il y a au 
contraire tout sujet de croire et de dire qu’il n’est pas. » 

L’antique problème du mal est repris par Meslier afin de remettre 
en doute l’existence de Dieu : comment, mais surtout pourquoi, un 
être parfait créerait-il un monde imparfait où se côtoient maux, 
vices, maladies, violence, etc. ? Les merveilles de la nature ? 
Balivernes selon Meslier, qui décrit un monde sauvage où la survie 
de l’un ne se fait qu’au détriment de la vie de l’autre. On lui 
opposera que pour les chrétiens, Dieu créa le monde, « vit tout ce 
qu’il avait fait, et voici cela était très bon » (Genèse, 1:31) ; sa 
dégradation étant une conséquence du péché originel. Si le mal est, 
comme Meslier le pense, un simple élément structurel de la nature, 
indispensable pour contenir la multiplication des hommes et des 
animaux, en quoi est-il moralement « mauvais » ? 



vie et testament de jean meslier  

 

16 

Meslier tente aussi de réfuter les arguments en faveur de l’existence 
de Dieu. D’abord, il soulève leur incapacité à prouver quoi que ce 
soit de façon certaine : par exemple, l’argument ontologique se 
fonde sur une définition pré-établie de Dieu. L’attaque par Meslier 
des « preuves » de l’existence de Dieu se base sur un livre de 
Fénelon, Démonstration de l’existence de Dieu, dont il se propose 
de réfuter les thèses. L’une de ses réfutations de Fénelon le fait 
entrer dans une exposition proprement matérialiste du monde. 
Fénelon présente le fait que Dieu est un être qui est par lui-même (il 
est nécessaire et non contingent), et qui surpasse donc tous les 
degrés d’être (il est parfait). Pour Meslier, ce raisonnement ne vaut 
rien : « l’être est par lui-même ce qu’il est, et ne saurait être plus être 
qu’il n’est, mais il ne s’ensuit pas de là qu’il soit infiniment parfait 
dans son essence. » L’être nécessaire n’est donc pas obligatoirement 
parfait, le seul être nécessaire est la matière. S’inspirant de Descartes, 
Meslier en vient lui aussi à poser l’existence de vérités éternelles, 
mais celles-ci ne font pas référence à un Dieu créateur : elles existent 
de toute éternité, tout comme le monde et la matière. Bien que 
Meslier ne remette pas en question le cogito, il présente le corps 
ainsi que la pensée elle-même comme unique fruit de la matière : 

« Nous ne voyons, nous ne sentons, et nous ne connaissons 
certainement rien en nous qui ne soit matière. Ôtez nos yeux ! Que 
verrons-nous ? Rien. Ôtez nos oreilles ! Qu’entendrons-nous ? Rien. 
Ôtez nos mains ! que toucherons-nous ? Rien, si ce n’est fort 
improprement par les autres parties du corps. Ôtez notre tête et 
notre cerveau ! Que penserons-nous, que connaîtrons-nous ? Rien. » 

Pour Meslier, nous ne sommes rien sans la matière et il est inutile 
de croire que quelque chose puisse exister hors d’elle. Pour lui, si la 
matière est éternelle, on ne peut justifier la création. Il s'oppose aux 
chrétiens qui soutiennent la création ex-nihilo (à partir de rien) et 
pense que Dieu ne peut créer le temps si cette création s’insère elle-
même dans le temps. Il ne voit pas comment on peut créer l’espace, 
ni où était Dieu avant de créer l’espace, le temps qu'il a mis a créer 
le temps lui-même etc. Pour Meslier, l’âme est matérielle et 
mortelle : 

« …toutes nos pensées, toutes nos connaissances, toutes nos 
perceptions, tous nos désirs et toutes nos volontés sont des 



vie et testament de jean meslier  

 

17 

modifications de notre âme. Il faut aussi reconnaître qu’elle est 
sujette à diverses altérations, qui sont des principes de corruption, et 
par conséquent qu’elle n’est point incorruptible, ni immortelle. » 

Meslier pose l’expérience sensible comme seul critère de formation 
des idées justes, à contre-courant de l’idée de « révélation ». Meslier 
s’en prend d’abord aux écrits bibliques, dont il remet en cause 
l'authenticité et la fidélité (possibles modifications ou 
travestissements au cours des siècles, divergences entre divers 
témoignages). Il se demande sur quoi repose l’autorité que l'on 
accorde à Mathieu, Marc, Luc et Jean, et pour quelles raisons les 
apocryphes ne rentrent pas dans le canon biblique. Il qualifie les 
écrits de l’Ancien Testament d’histoires de fous et questionne la 
nécessité de la présence de nombreux carnages et sacrifices dans un 
texte saint. L'hypothèse du sens allégorique du texte ne convainc pas 
Meslier : 

« … qui forgent comme ils veulent, ou qui ont forgé comme ils ont 
voulu, tous ces beaux prétendus sens spirituels, allégoriques et 
mystiques dont ils entretiennent et repaissent vainement l’ignorance 
des pauvres peuples. Ce n’est plus la parole de Dieu qu’ils nous 
proposent et qu’ils nous débitent sous ce sens-là ; mais ce sont 
seulement leurs propres pensées, leurs propres fantaisies, et les idées 
creuses de leurs fausses imaginations ; et ainsi, elles ne méritent pas 
qu’on y ait aucun égard, ni que l’on y fasse aucune attention. » 

Pour lui, voyant que les promesses des textes ne se réalisaient pas, 
Paul aurait été le premier à recourir au sens allégorique afin de 
préserver le mensonge chrétien : 

« Nos christicoles regardent comme une ignorance, ou comme une 
grossièreté d’esprit, de vouloir prendre au pied de la lettre les 
susdites promesses et prophéties comme elles sont exprimées, et 
croient faire bien les subtils et les ingénieux interprètes des desseins 
et des volontés de leur dieu, de laisser le sens littéral et naturel des 
paroles, pour leur donner un sens qu’ils appellent mystique et 
spirituel et qu’ils nomment allégorique, anagogique et 
topologique. » 

« Si on voulait de même interpréter allégoriquement et 
figurativement tous les discours, toutes les actions et toutes les 



vie et testament de jean meslier  

 

18 

aventures du fameux Don Quichotte de la Manche, on y trouverait 
si on voulait une sagesse toute surnaturelle et divine. » 

A propos de l’alliance de Dieu avec les Juifs, il s'interroge : 

« Puisque l’on ne voit maintenant, et que l’on n’a même jamais vu, 
aucune marque de cette prétendue alliance, et qu’au contraire on les 
voit manifestement, depuis beaucoup de siècles, exclus de la 
possession des terres et pays qu’ils prétendent leur avoir été promis 
et leur avoir été donnés de la part de Dieu pour en jouir à tout 
jamais. » 

Meslier rappelle les règles de la critique historique et nous invite à 
poser cette grille d’analyse sur les textes chrétiens : 

« Pour qu’il y ait quelque certitude dans les récits qu’on se fait, il 
faudrait savoir : 

1. Si ceux que l’on dit être les premiers auteurs de ces sortes de 
récits en sont véritablement auteurs. 

2. Si ces auteurs étaient des personnes de probité et dignes de 
foi. 

3. Si ceux qui rapportent ces prétendus miracles ont bien 
examiné toutes les circonstances des faits qu’ils rapportent. 

4. Si les livres ou les histoires anciennes qui rapportent ces faits 
n’ont pas été falsifiés et corrompus dans la suite du temps, 
comme quantité d’autres livres. » 

Le curé s'attaque ensuite au personnage de Jésus lui-même. Il ne 
remet pas en question son existence historique mais le présente 
comme « un homme de néant, qui n’avait ni talent, ni esprit, ni 
science, ni adresse, et qui était tout à fait méprisé dans le monde ; 
un fou, un insensé, un misérable fanatique et un malheureux 
pendard. » La glorification de la souffrance (mais non du 
masochisme), le fait que certains hommes seront damnés alors que 
Jésus se présente comme le Sauveur (conséquence de leur liberté de 
refuser Dieu pour les chrétiens), l’aveu de Jésus de venir mettre le 
désordre dans notre monde et la promesse en un royaume que 
Meslier déclare inexistant... sont quelques-uns de ses reproches. Il 



vie et testament de jean meslier  

 

19 

juge la doctrine du Christ insensée lorsqu'il demande de ne pas 
s'occuper des préoccupations terrestres (vêtements, nourriture...) 
mais de compter sur la Providence : 

« Il ferait certainement beau de voir les hommes se fier à une telle 
promesse que celle-là ! que deviendraient-ils ? S’ils étaient seulement 
un an ou deux sans travailler, sans labourer ? Sans semer ? Sans 
moissonner et sans faire de greniers ? Pour imiter en cela les oiseaux 
du ciel. Ils auraient beau ensuite à faire les dévots, et à chercher 
pieusement ce prétendu royaume du ciel et sa justice ! Le père 
céleste pourvoirait-il pour cela plus particulièrement à leurs 
besoins. » 

Pour Meslier, le passage de Jésus n’a pas amélioré notre monde, le 
mal, le péché sont toujours présents, voire empirent, chez les 
chrétiens comme chez les autres. 

« Les hommes deviennent tous les jours de plus en plus vicieux et 
méchants, et il y a comme un déluge de vices et d’iniquités dans le 
monde. On ne voit pas même que nos christicoles puissent se 
glorifier d’être plus sains, plus sages et plus vertueux, ou mieux 
réglés dans leur police et dans leurs mœurs que les autres peuples de 
la Terre. » 

Pour Meslier, si Jésus avait véritablement été Dieu, il aurait rendu 
tous les hommes sains de corps et d’esprit, sages et vertueux, et 
banni du monde tous les vices, les péchés, les injustices - Meslier les 
considère pourtant comme de simples éléments structurels. De 
même, dans l'hypothèse où Jésus a véritablement sauvé tous les 
hommes par son sacrifice et pris sur lui tous les péchés du monde, 
pourquoi le christianisme conserve t-il l’usage des pénitences ? 
Pourquoi y a-t-il encore des damnés ? Pour les chrétiens, Dieu 
respecte notre liberté, nos choix, et ne veut pas sauver contre leur 
gré et malgré eux ceux qui refusent sa présence. Cet argument ne l'a 
pas convaincu. 

« On peut aussi leur dire que Dieu étant tout-puissant et infiniment 
sage comme ils le supposent, il pourrait, sans ôter la liberté aux 
hommes, conduire et diriger toujours si bien leurs cœurs et leurs 
esprits, leurs pensées et leurs désirs, leurs inclinaisons et leurs 
volontés, qu’ils ne voudraient jamais faire aucun mal, ni aucun 



vie et testament de jean meslier  

 

20 

péché, et ainsi qu’il pourrait facilement empêcher toutes sortes de 
vices et de péchés, sans ôter et sans blesser la liberté. » 

L'homme se voit condamner par un Dieu supposément juste à payer 
pour un péché originel que seul deux humains (Adam et Ève) ont 
commis, mais comment un tel péché peut-il affecter avec autant de 
force un Dieu parfait et immuable ? Outre cela, Dieu n’a pas trouvé 
de moyen plus efficace pour effacer le péché originel (qui n’est 
apparemment aucunement effacé puisque nous en subissons 
toujours les conséquences - on peut cependant le comparer à une 
maladie qui, même si elle est vaincue, laisse des séquelles chez le 
patient) que d’envoyer son Fils se faire tuer par les hommes, c’est-à-
dire, pour Meslier laisser les hommes commettre un péché encore 
pire que celui de croquer le fruit défendu. Sans crucifixion, pas de 
rédemption, Judas Iscariote et Ponce Pilate seraient donc les grands 
sauveurs de l’humanité ? Si tout le monde avait aimé et écouté Jésus, 
aurions-nous perdu toute chance de rédemption? Paradoxe final : 

« C’est comme si on disait qu’un Dieu infiniment sage et infiniment 
bon se serait offensé contre les hommes et qu’il se serait 
rigoureusement irrité contre eux pour un rien (croquer dans un 
fruit) et pour une bagatelle, et qu’il se serait miséricordieusement 
apaisé et réconcilié avec eux par le plus grand de tous les crimes ? 
Par un horrible déicide qu’ils auraient commis, en crucifiant et en 
faisant cruellement et honteusement mourir son cher et divin fils ? » 

L’acceptation du christianisme demeure pour Meslier un mystère 
impénétrable : comment des hommes sensés ont-ils fait pour 
adhérer à ces idées ? Quelle est donc cette étrange morale où se 
côtoient amour du prochain et recherche de douleurs et de 
souffrances, « qui déclare bienheureux ceux qui pleurent et ceux 
souffrent, qui place la perfection dans ce qui est contraire aux 
besoins naturels, qui demande de ne pas résister aux méchants, mais 
de les laisser faire ? » Absurdité selon Meslier. Et que dire du mal ? 
Pourquoi Dieu l’impose-t-il aux bons et aux sages ? Éprouver leur 
patience, les purifier, perfectionner leur vertu, pour les rendre plus 
heureux dans le ciel ? Re-balivernes, s’écrie Meslier. Et de quel droit 
parlons-nous du royaume céleste ? 



vie et testament de jean meslier  

 

21 

« (Les « christicoles » ) Y ont-ils été voir ? Pour en savoir des 
nouvelles ? Qui leur a dit que cela était ainsi ? Quelle expérience en 
ont-ils ? Quelle preuve en ont-ils ? Certainement aucune, si ce n’est 
celle qu’ils prétendent tirer de leur foi, qui n’est qu’une croyance 
aveugle des choses qu’ils ne voient pas, que personne n’a jamais vu 
et que personne ne verra jamais ? » 

Confesseur pendant près de quarante ans, Meslier en est venu à se 
demander si les gens croyaient encore véritablement aux diverses 
« balivernes » chrétiennes ou s’ils ne jouaient pas eux aussi la 
comédie, un peu comme lui qui n’osait pas déclarer au grand jour, 
de son vivant, sa pensée : 

« Quant au commun des hommes, on voit bien aussi par leurs 
mœurs et par leur conduite que la plupart d’entre eux ne sont guère 
mieux persuadés de la vérité de leur religion ni de ce qu’elle leur 
enseigne que ceux dont je viens de parler, quoiqu’ils en fassent plus 
régulièrement les exercices. Et ceux qui parmi le peuple ont tant soit 
peu d’esprit et de bon sens, tout ignorants qu’ils soient d’ailleurs 
dans les sciences humaines, ne laissent pas que d’entrevoir, et de 
sentir même en quelque façon, la vanité et la fausseté de ce qu’on 
leur veut faire accroire sur ce sujet, de sorte que ce n’est que comme 
de force, comme malgré eux, comme contre leurs propres lumières, 
comme contre leur propre raison, et comme contre leurs propres 
sentiments qu’ils croient ou plutôt qu’ils s’efforcent de croire ce 
qu’on leur en dit. » 

Annonçant déjà Karl Marx, Meslier reproche aussi à l’Église son 
soutien aux tyrannies ainsi qu’à l’exploitation du peuple. L’Église, au 
lieu de défendre le pauvre, bénit les divers « parasites » qui se sont 
collés au travail des pauvres afin de mieux les exploiter : soldats, 
ecclésiastiques, juristes, policiers, nobles13... Le roi, selon Meslier qui 
ne reconnait pas le droit divin, devrait être assassiné puisqu'il 
dominerait cette tyrannie avec l'accord du clergé. Meslier espère que 
son message sera entendu, diffusé, et que les hommes apprendront à 
vivre sans la religion, quelles qu'en soient les conséquences : 

« Après cela, que l’on en pense, que l’on en juge, que l’on en dise et 
que l’on en fasse tout ce que l’on voudra dans le monde, je ne m’en 
embarrasse guère ; que les hommes s’accommodent et qu’ils 



vie et testament de jean meslier  

 

22 

gouvernent comme ils veulent, qu’ils soient sages ou qu’ils soient 
fous, qu’ils soient bons ou qu’ils soient méchants, qu’ils disent ou 
qu’ils fassent même de moi ce qu’ils voudront après ma mort ; je 
m’en soucie fort peu : je ne prends déjà presque plus de part à ce qui 
se fait dans le monde ; les morts avec lesquels je suis sur le point 
d’aller ne s’embarrassent plus de rien, ils ne se mêlent plus de rien, 
et ne se soucient plus de rien. Je finirai donc ceci par le rien, aussi ne 
suis-je guère plus qu’un rien, et bientôt je ne serai rien. » 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



vie et testament de jean meslier  

 

23 

PPPPostéritéostéritéostéritéostérité    

es textes de l'abbé Meslier, jugés dangereux par ceux qui 
les ont découverts, connaîtront une diffusion 
relativement large pour un texte si iconoclaste qui 
s’inscrivait dans une époque où la religion chrétienne 
conservait une mainmise assez forte sur la société et la 

culture européenne. Le sens du texte ne fut pas toujours respecté, 
Voltaire en édita un résumé, assez populaire, qui fut cependant 
extrêmement dilué par ce dernier ; l’athéisme matérialiste conscient 
et intransigeant de Meslier avait été transformé en une prudente 
profession de foi déiste où Meslier s’excusait à Dieu d’avoir professé 
des mensonges sur son compte tout au long de sa vie 
d’ecclésiastique. Quoi qu'il en soit, la pensée de Meslier, premier 
texte moderne franchement athée13, libre de l’habituelle prudence 
littéraire qui entourait les textes dits athées de l’époque, est 
révélatrice de la présence d’une discrète mais véritable pensée athée 
au dix-huitième siècle. 

La franchise posthume de Meslier, qui n’hésite pas à affirmer que 
bon nombre de ses paroissiens et d’ecclésiastiques ne croient plus et 
feignent d’avoir la foi, nous est révélatrice de la difficulté qu’avaient 
les hommes du XVIIIe siècle d’exprimer en toute liberté leur 
sentiment profond face à la notion de Dieu. L’athéisme franc de 
Meslier ne connaîtra que fort peu d’imitateurs au cours du 
XVIIIe siècle. Cependant, son texte est désormais présenté comme 
les prémices d'un discours athée systématique et sans compromis, 
discours encore contenu par des structures politiques certes, mais 
dont l’imminente disparition (la Révolution française, tout comme 
le vaste courant libéral qui secouera l’Europe est proche) va 
permettre l’émergence et l'expression d’un athéisme systématique 
s'opposant à l’Église ou à l’argument ontologique. 
 
 

L 



vie et testament de jean meslier  

 

24 

TESTAMENTTESTAMENTTESTAMENTTESTAMENT    
DE DE DE DE JJJJEAN EAN EAN EAN MMMMESLIERESLIERESLIERESLIER    

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1762, Voltaire fait publier des extraits de cette œuvre, en réécrit et édulcore 
certains passages jusqu'à les rendre méconnaissables. L'athéisme radical du curé 
s'y trouve travesti en un déisme prudent. D'Holbach publia, quant à lui, Le bon 

sens du Curé Jean Meslier suivi de son testament.



vie et testament de jean meslier  

 

25 

TABLE DES MATIÈRES 
 

Abrégé de la Vie de l’Auteur 

Avant-propos 

Chapitre I Ire Preuve, tirée des motifs qui ont 
porté les hommes à établir une 
Religion. 

Chapitre II IIe Preuve tirée des Erreurs de la 
Foi. 

Chapitre III 

Chapitre IV Conformité des anciens & 
nouveaux miracles. 

Chapitre V IIIe Preuve de la fausseté de la 
Religion, tirée des prétendues 
Visions & Révélations Divines. 

Chapitre VI 

Première section De l'Ancien Testament. 

Deuxième section Du Nouveau Testament. 

Chapitre VII Ve Preuve tirée des erreurs de la 
doctrine & de la morale 



vie et testament de jean meslier  

 

26 

AAAABREGEBREGEBREGEBREGE    
DE LADE LADE LADE LA    

VVVVIE DE LIE DE LIE DE LIE DE L’A’A’A’AUTEURUTEURUTEURUTEUR    
ean Meslier Curé d’Etrépigny & de But en Champagne, 
natif du village de Mazerni dépendant du Duché de 
Mazarin, était le fils d’un ouvrier en serge ; élevé à la 
Campagne, il a néanmoins fait ses études &est parvenu à 
la Prêtrise. 

Etant au Séminaire où il vécut avec beaucoup de régularité, il 
s’attacha au système de Descartes. Ses mœurs ont paru 
irréprochables, faisant souvent l’aumône ; d’ailleurs très sobre, tant 
sur sa bouche que sur les femmes. 

MM. Voiry & Delavaux, l'un Curé de Va, & l'autre Curé de 
Boutzicourt, étaient ses confesseurs, & les seuls qu’il fréquentait. 

Il était seulement rigide partisan de la justice, & poussait 
quelquefois ce zèle un peu trop loin. Le Seigneur de son village 
nommé le Sr de Trouilly, ayant maltraité quelques Paysans, il ne 
voulut pas le recommander nommément au Prône : M. de Mailly 
Archevêque de Reims, devant qui la contestation fut portée, l'y 
condamna. Mais le Dimanche qui suivit cette décision, ce Curé 
monta en Chaire & se plaignit de la sentence du Cardinal. « Voici, 
dit-il, le sort ordinaire des pauvres Curés de Campagne ; les 
Archevêques, qui sont de grands Seigneurs, les méprisent & ne les 
écoutent pas. Recommandons donc le Seigneur de ce lieu. Nous 
prierons Dieu pour Antoine de Touilly ; qu'il le convertisse & lui 
fasse la grâce de ne point maltraiter le pauvre, & dépouiller 
l'orphelin. » 

J 



vie et testament de jean meslier  

 

27 

Ce Seigneur présent à cette mortifiante recommandation, en 
porta de nouvelles plaintes au même Archevêque, qui fit venir le 
Sieur Meslier à Donchery, où il le maltraita de paroles. 

Il n’a guère eu depuis d’autres événements dans sa vie ni d’autre 
bénéfice que celui d'Etrépigny. 

Les principaux de ses Livres étaient la Bible, un Moréri, un 
Montagne & quelques Pères ; & ce n’est que dans la lecture de la 
Bible & des Pères qu’il puisa ses sentiments. Il en fit trois copies de 
sa main, l'une desquelles fut portée au Garde des Sceaux de France, 
sur laquelle on a tiré l'Extrait suivant. Son MS. est adressé à 
M. Le Roux Procureur & Avocat en Parlement, à Mézières. 

Il est écrit à l'autre côté d'un gros papier gris qui sert 
d'enveloppe, « J'ai vu & reconnu les erreurs, les abus, les vanités, les 
folies & les méchancetés des hommes ; je les ai haïs & détestés, je ne 
l'ai osé dire pendant ma vie, mais je le dirai au moins en mourant & 
après ma mort ; & c'est afin qu'on le sache, que je fais & écris le 
présent Mémoire, afin qu'il puisse servir de témoignage de vérité à 
tous ceux qui le verrons & qui le liront si bon leur semble. » 

On a aussi trouvé parmi les Livres de ce Curé, un imprimé des 
Traités de M. de Fénelon Archevêque de Cambray [Edit. de 1718] 
sur l'Existence de Dieu & sur ses attributs, & les Réflexions du 
P. Tournemine Jésuite sur l’Athéisme, auxquels Traités il a mis ses 
notes en marge signées de sa main. 

Il avait écrit deux Lettres aux Curés de son voisinage, pour leur 
faire part de ses sentiments, etc. Il leur dit qu'il a consigné au 
Greffe 1 de la Justice de sa Paroisse une Copie de son Ecrit en 366 
feuillets in-8°. Mais qu'il craint qu’on ne la supprime suivant le 
mauvais usage établi d'empêcher que les simples ne soient instruits, 

                                                           
1 Sainte Menoult. 



vie et testament de jean meslier  

 

28 

& ne connaissent la vérité 2. 

Ce Curé a travaillé toute sa vie en secret pour attaquer toutes les 
opinions qu'il croyait fausses. 

Il mourut en 1733 âgé de 55 ans : on a cru que dégoûté de la vie 
il s'était exprès refusé les aliments nécessaires, parce qu'il ne voulut 
rien prendre, pas même un verre de vin. 

Par son testament, il a donné tout ce qu'il possédait, qui n’était 
pas considérable, à ses Paroissiens, & il a prié qu'on l’enterrât dans 
son Jardin. 

                                                           
2 On dit que le Grand Vicaire de Reims s'est emparé de la troisième copie. 



vie et testament de jean meslier  

 

29 

AAAAVANTVANTVANTVANT----PRPRPRPROPOSOPOSOPOSOPOS    
 

ous connaissez, mes frères, mon 
désintéressement ; je ne sacrifie point ma 
croyance à un vil intérêt. Si j'ai embrassé une 
profession si directement opposée à mes 
sentiments, ce n'est point par cupidité : j'ai 

obéi à mes parents. Je vous aurais plus tôt éclairés si j'avais pu le 
faire impunément. Vous êtes témoins de ce que j'avance. Je n'ai 
point avili mon ministère en exigeant des rétributions qui y sont 
attachées. 

J'atteste le Ciel que j'ai aussi souverainement méprisé ceux qui se 
riaient de la simplicité des peuples aveuglés, lesquels fournissaient 
pieusement des sommes considérables pour acheter des prières. 
Combien n'est pas horrible ce monopole ! Je ne blâme pas le mépris 
que ceux qui s'engraissent de vos sueurs & de vos peines témoignent 
pour leurs mystères & leurs superstitions ; mais je déteste leur 
insatiable cupidité & l'indigne plaisir que leurs pareils prennent à se 
railler de l'ignorance de ceux qu'ils ont soin d'entretenir dans cet 
état d'aveuglement. 

Qu'ils se contentent de rire de leur propre aisance, mais qu'ils ne 
multiplient pas du moins les erreurs, en abusant de l'aveugle piété de 
ceux qui par leur simplicité leur procurent une vie si commode. 
Vous me rendez sans doute, mes frères, la justice qui m'est due. La 
sensibilité que j'ai témoignée pour vos peines me garantit du 
moindre de vos soupçons. Combien de fois ne me suis-je point 
acquitté gratuitement des fonctions de mon ministère ! Combien de 
fois aussi ma tendresse n'a-t-elle pas été affligée de ne pouvoir vous 
secourir aussi souvent & aussi abondamment que je l'aurais 
souhaité ! Ne vous ai-je pas toujours prouvé que je prenais plus de 

V 



vie et testament de jean meslier  

 

30 

plaisir à donner qu'à recevoir ? J'ai évité avec soin de vous exhorter à 
la bigoterie ; & je ne vous ai parlé qu'aussi rarement qu'il m'a été 
possible de nos malheureux dogmes. Il fallait bien que je 
m'acquittasse, comme Curé, de mon ministère. Mais aussi combien 
n'ai-je pas souffert en moi-même, lorsque j'ai été forcé de vous 
prêcher ces pieux mensonges que je détestais dans le coeur ! Quel 
mépris n'avais-je pas pour mon ministère, & particulièrement pour 
cette superstitieuse messe, & ces ridicules administrations de 
sacrements, surtout lorsqu'il fallait les faire avec cette solennité qui 
attirait votre piété & toute votre bonne foi ! Que de remords ne m'a 
point excités votre crédulité ! Mille fois sur le point d'éclater 
publiquement, j'allais dessiller vos yeux ; mais une crainte supérieure 
à mes forces me contenait soudain, & m'a forcé au silence jusqu'à 
ma mort. 



vie et testament de jean meslier  

 

31 

    EEEEXTRAITXTRAITXTRAITXTRAIT    
DES SENTIMENTSDES SENTIMENTSDES SENTIMENTSDES SENTIMENTS    
DE DE DE DE JJJJEANEANEANEAN    MMMMESLIERESLIERESLIERESLIER,,,,    

Adressés à ses Paroissiens, sur une partie des abus & des erreurs 
en général & en particulier 

Chapitre I  
Ire Preuve, tirée des motifs qui ont 
porté les hommes à établir une 

Religion. 

omme il n'y a aucune secte particulière de 
Religion qui ne prétende être véritablement 
fondée sur l'autorité de Dieu, & entièrement 
exempte de toutes les erreurs & impostures 
qui se trouvent dans les autres, c'est à ceux 

qui prétendent établir la vérité de leur secte à faire voir qu'elle est 
d'institution Divine, par des preuves & des témoignages clairs & 
convaincants, faute de quoi il faudra tenir pour certain qu'elle n'est 
que d'invention humaine, pleine d'erreurs & de tromperies car il 
n'est pas croyable qu'un Dieu tout-puissant, infiniment bon, aurait 
voulu donner des lois & des ordonnances aux hommes, & qu'il 
n'aurait pas voulu qu'elles portassent des marques plus sûres & plus 
authentiques de vérité que celles des imposteurs qui sont en si grand 
nombre. Or, il n'y a aucun de nos Christicoles, de quelque secte 
qu'il soit, qui puisse faire voir, par des preuves claires, que sa 
Religion soit véritablement d'institution Divine ; & pour preuve de 
cela, c'est que depuis tant de siècles qu'ils sont en contestation sur 

C 



vie et testament de jean meslier  

 

32 

ce sujet les uns contre les autres, même jusqu'à se persécuter à feu & 
à sang pour le maintien de leurs opinions, il n'y a eu cependant 
encore aucun parti d'entre eux qui ait pu convaincre & persuader les 
autres par de tels témoignages de vérité, ce qui ne serait 
certainement point, s'il y avait de part & d'autre des raisons ou des 
preuves claires & sûres d'une institution Divine : car comme 
personne d'aucune secte de Religion, éclairé & de bonne foi, ne 
prétend tenir & favoriser l'erreur & le mensonge, & qu'au contraire 
chacun de son côté prétend soutenir la vérité, le véritable moyen de 
bannir toutes erreurs, & de réunir tons les hommes en paix dans les 
mêmes sentiments & dans une même forme de Religion, serait de 
produire ces preuves & ces témoignages convaincants de la vérité, & 
de faire voir par là que telle Religion est véritablement d'institution 
Divine, & non pas aucune des autres. Alors chacun se rendrait à 
cette vérité, & personne n'oserait entreprendre de combattre ces 
témoignages, ni soutenir le parti de l'erreur & de l'imposture, qu'il 
ne fût en même temps confondu par des preuves contraires ; mais 
comme ces preuves ne se trouvent dans aucune Religion, cela donne 
lieu aux imposteurs d'inventer & de soutenir hardiment toutes sortes 
de mensonges. 

Voici encore d'autres preuves qui ne feront pas moins 
clairement voir la fausseté des Religions humaines, & surtout la 
fausseté de la nôtre. 



vie et testament de jean meslier  

 

33 

 

Chapitre II  
IIe Preuve tirée des Erreurs de la Foi. 

oute Religion qui pose pour fondement de ses 
mystères, & qui prend pour règle de sa doctrine 
& de sa morale un principe d'erreurs, & qui est 
même une source funeste de troubles & de 
divisions éternelles parmi les hommes, ne peut 

être une véritable Religion, ni être d'institution Divine. Or les 
Religions humaines, & principalement la catholique, pose pour 
fondement de sa doctrine & de sa morale un principe d'erreurs. 
Donc, etc. Je ne vois pas qu'on puisse nier la première proposition 
de cet argument : elle est trop claire & trop évidente pour pouvoir 
en douter. Je passe à la preuve de la seconde proposition, qui est que 
la Religion Chrétienne prend pour règle de sa doctrine & de sa 
morale ce qu'ils appellent foi, c'est-à-dire une créance aveugle, mais 
cependant ferme & assurée, de quelques lois, ou de quelques 
révélations Divines, & de quelque Divinité. Il faut nécessairement 
qu'elle le suppose ainsi, car c'est cette créance de quelque Divinité & 
de quelques révélations Divines qui donne tout le crédit & tout 
l'autorité qu'elle a dans le monde, sans quoi on ne ferait aucun état 
de ce qu'elle prescrirait. C'est pourquoi il n'y a point de Religion 
qui ne recommande expressément à ses sectateurs 3 d'être fermes 
dans leur foi. De là vient que tous les Christicoles tiennent pour 
maximes que la foi est le commencement & le fondement du salut, 
& qu'elle est la racine de toute justice & de toute sanctification, 
comme il est marqué dans le concile de Trente, sess. 6, chap. VIII. 

                                                           
3 Estote ortes in fide. 

T 



vie et testament de jean meslier  

 

34 

Or il est évident qu'une créance aveugle de tout ce qui se 
propose sous le nom & l'autorité de Dieu est un principe d'erreurs 
& de mensonges. Pour preuve, c'est que l'on voit qu'il n'y a aucun 
imposteur, en matière de Religion, qui ne prétende se couvrir du 
nom de l'autorité de Dieu, & ne se dise particulièrement inspiré & 
envoyé de Dieu. Non seulement cette foi & cette créance aveugle, 
qu'ils posent pour fondement de leur doctrine, est un principe 
d'erreurs, etc., mais elle est aussi une source funeste de troubles & de 
divisions parmi les hommes, pour le maintien de leur Religion. Il 
n'y a point de méchanceté qu'ils n'exercent les uns contre les autres 
sous ce spécieux prétexte. 

Or il n'est pas croyable qu'un Dieu tout-puissant, infiniment 
bon & sage, voulut se servir d'un tel moyen ni d'une voie si 
trompeuse pour faire connaître ses volontés aux hommes : car ce 
serait manifestement vouloir les induire en erreur & leur tendre des 
pièges pour leur faire embrasser le parti du mensonge. Il n'est 
pareillement pas croyable qu'un Dieu qui aimerait l'union & la paix, 
le bien & le salut des hommes, eut jamais établi, pour fondement de 
sa Religion, une source si fatale de troubles & de divisions éternelles 
parmi les hommes. Donc des Religions pareilles ne peuvent être 
véritables, ni avoir été instituées de Dieu. 

Mais je vois bien que nos Christicoles ne manqueront pas de 
recourir à leurs prétendus motifs de crédibilité, & qu'ils diront que, 
quoique leur foi & leur créance soient aveugles en un sens, elles ne 
laissent pas néanmoins d'être appuyées par de si clairs & de si 
convaincants témoignages de vérité que ce serait non seulement une 
imprudence, mais une témérité & une grande folie de ne pas vouloir 
s'y rendre. Ils réduisent ordinairement tous ces prétendus motifs à 
trois ou quatre chefs. 

Le premier, ils le tiennent de la prétendue sainteté de leur 
Religion, qui condamne le vice, & qui recommande la pratique de la 
vertu. Sa doctrine est si pure, si simple, à ce qu'ils disent, qu'il est 



vie et testament de jean meslier  

 

35 

visible qu'elle ne peut venir que de la pureté & de la sainteté d'un 
Dieu infiniment bon & sage. 

Le second motif de crédibilité, ils le tirent de l'innocence & de la 
sainteté de la vie de ceux qui l'ont embrassée avec amour, & 
défendue jusqu'à souffrir la mort, & les plus cruels tourments, 
plutôt que de l'abandonner, n'étant pas croyable que de si grands 
personnages se soient laissé tromper dans leur créance, qu'ils aient 
renoncé à tous les avantages de la vie, & se soient exposés à de si 
cruelles persécutions, pour ne maintenir que des erreurs & des 
impostures. 

Ils tirent leur troisième motif de crédibilité des oracles & des 
prophéties qui ont été depuis si longtemps rendus en leur faveur, & 
qu'ils prétendent accomplis d'une façon à n'en point douter. 

Enfin leur quatrième motif de crédibilité, qui est comme le 
principal de tous, se tire de la grandeur & de la multitude des 
miracles faits en tout temps & en tous lieux en faveur de leur 
Religion. 

Mais il est facile de réfuter tous ces vains raisonnements, & de 
faire connaître la fausseté de tous ces témoignages. Car 

1°. Les arguments que nos Christicoles tirent de leurs prétendus 
motifs de crédibilité peuvent également servir à établir & confirmer 
le mensonge comme la vérité : car l'on voit effectivement qu'il n'y a 
point de Religion, si fausse qu'elle puisse être, qui ne prétende 
s'appuyer sur de semblables motifs de crédibilité ; il n'y en a point 
qui ne prétende avoir une doctrine saine & véritable, et, au moins en 
sa manière, qui ne condamne tous les vices, & ne recommande la 
pratique de toutes les vertus. Il n'y en a point qui n'ait eu de doctes 
& de zélés défenseurs, qui ont souffert de rudes persécutions pour le 
maintien & la défense de leur Religion ; & enfin il n'y en a point qui 
ne prétende avoir des prodiges & des miracles qui ont été faits en sa 



vie et testament de jean meslier  

 

36 

faveur. 

Les Mahométans, les Indiens, les Païens, en allèguent en faveur 
de leurs Religions aussi bien que les Chrétiens. Si nos Christicoles 
font état de leurs miracles & de leurs prophéties, il ne s'en trouve 
pas moins dans les Religions Païennes que dans la leur. Ainsi 
l'avantage que l'on pourrait tirer de tous ces prétendus motifs de 
crédibilité se trouve à peu près également dans toutes sortes de 
Religions. 

Cela étant, comme toutes les histoires & la pratique de toutes les 
Religions le démontrent, il s'ensuit évidemment que tous ces 
prétendus motifs de crédibilité, dont nos Christicoles veulent tant se 
prévaloir, se trouvent également dans toutes les Religions, & par 
conséquent ne peuvent servir de preuves & de témoignages assurés 
de la vérité de leur Religion, non plus que de la vérité d'aucune : la 
conséquence est claire. 

2°. Pour donner une idée du rapport des miracles du paganisme 
avec ceux du Christianisme, ne pourrait-on pas dire, par exemple, 
qu'il y aurait plus de raison de croire Philostrate en ce qu'il récite de 
la vie d'Apollonius, que de croire tous les Evangélistes ensemble 
dans ce qu'ils disent des miracles de Jésus-Christ, parce que l'on sait 
au moins que Philostrate était un homme d'esprit, éloquent & 
disert, qu'il était secrétaire de l'Impératrice Julie, femme de 
l'Empereur Sévère, & que ç'a été à la sollicitation de cette 
Impératrice qu'il écrivit la vie & les actions merveilleuses 
d'Apollonius ? marque certaine que cet Apollonius s'était rendu 
fameux par de grandes & extraordinaires actions, puisqu'une 
Impératrice était si curieuse d'avoir sa vie par écrit ; ce que l'on ne 
peut nullement dire de J.-C., ni de ceux qui ont écrit sa vie, car ils 
n'étaient que des ignorants, gens de la lie du peuple ; de pauvres 
mercenaires, des pêcheurs qui n'avaient pas seulement l'esprit de 
raconter de suite & par ordre les faits dont ils parlent, & qui se 
contredisent même très souvent & très grossièrement. 



vie et testament de jean meslier  

 

37 

À l'égard de celui dont ils décrivent la vie & les actions, s'il avait 
véritablement fait les miracles qu'ils lui attribuent, il se serait 
infailliblement rendu très recommandable par ses belles actions : 
chacun l'aurait admiré, & on lui aurait érigé des statues, comme on a 
fait en faveur des dieux ; mais au lieu de cela on l'a regardé comme 
un homme de néant, un fanatique, etc. 

Josèphe l'historien, après avoir parlé des plus grands miracles 
rapportés en faveur de sa nation & de sa Religion, en diminue 
aussitôt la créance & la rend suspecte, en disant qu'il laisse à chacun 
la liberté d'en croire ce qu'il voudra : marque bien certaine qu'il n'y 
ajoutait pas beaucoup de foi. C'est aussi ce qui donne lieu aux plus 
judicieux de regarder les histoires qui parlent de ces sortes de choses 
comme des narrations fabuleuses. Voyez Montaigne & l'auteur de 
l'Apologie des grands hommes. On peut aussi voir la relation des 
missionnaires de l'île de Santorini : il y a trois chapitres de suite sur 
cette belle matière. 

Tout ce que l'on peut dire à ce sujet nous fait clairement voir 
que les prétendus miracles se peuvent également imaginer en faveur 
du vice & du mensonge, comme en faveur de la justice & de la 
vérité. 

Je le prouve par le témoignage de ce que nos Christicoles mêmes 
appellent la parole de Dieu, & par le témoignage de celui qu'ils 
adorent : car leurs livres, qu'ils disent contenir la parole de Dieu, & 
le Christ lui-même qu'ils adorent comme un Dieu fait homme, nous 
marquent expressément qu'il y a non seulement de faux Prophètes, 
c'est-à-dire des imposteurs qui se disent envoyés de Dieu & qui 
parlent en son nom, mais nous marquent expressément encore qu'ils 
font & qu'ils feront de si grands & si prodigieux miracles que peu 
s'en faudra que les justes n'en soient séduits. Voy. Matthieu, XXIV, 
5, 11, 24, & ailleurs. 

De plus, ces prétendus faiseurs de miracles veulent qu'on y 



vie et testament de jean meslier  

 

38 

ajoute foi, & non à ceux que font les autres d'un parti contraire au 
leur, se détruisant les uns les autres. 

Un jour, un de ces prétendus Prophètes, nommé Sédécias, se 
voyant contredit par un autre appelé Michée, celui-là donna un 
soufflet à celui-ci, & lui dit plaisamment 4 : "Par quelle voie l'esprit 
de Dieu a-t-il passé de moi pour aller à toi ?" Voyez encore III, 
Reg., XVIII, 40 & autres. 

Mais comment ces prétendus miracles seraient-ils des 
témoignages de vérité, puisqu'il est clair qu'ils n'ont pas été faits ? 
Car il faudrait savoir : 1° si ceux que l'on dit être les premiers 
auteurs de ces narrations le sont véritablement ; 2° s'ils étaient gens 
de probité, dignes de foi, sages & éclairés, & s'ils n'étaient point 
prévenus en faveur de ceux dont ils parlent si avantageusement ; 3° 
s'ils ont bien examiné toutes les circonstances des faits qu'ils 
rapportent, s'ils les ont bien connues, & s'ils les rapportent bien 
fidèlement ; 4° si les livres ou les histoires anciennes qui rapportent 
tous ces grands miracles n'ont pas été falsifiés & corrompus dans la 
suite du temps, comme quantité d'autres l'ont été. 

Que l'on consulte Tacite & quantité d'autres célèbres historiens 
au sujet de Moïse & de sa nation, on verra qu'ils sont regardés 
comme une troupe de voleurs & de bandits. La magie & l'astrologie 
étaient pour lors les seules sciences à la mode ; & comme Moïse 
était, dit-on, instruit dans la sagesse des Égyptiens, il ne lui fut pas 
difficile d'inspirer de la vénération & de l'attachement pour sa 
personne aux enfants de Jacob, rustiques & ignorants, & de leur 
faire embrasser, dans la misère où ils étaient, la discipline qu'il 
voulut leur donner. Voilà qui est bien différent de ce que les Juifs & 
nos Christicoles nous en veulent faire accroire. Par quelle règle 
certaine connaîtra-t-on qu'il faut ajouter foi à ceux-ci plutôt qu'aux 
autres ? Il n'y en a certainement aucune raison vraisemblable. 

                                                           
4 II. Paral. 18. 23. 



vie et testament de jean meslier  

 

39 

Il y a aussi peu de certitude, & même de vraisemblance, sur les 
miracles du Nouveau Testament que sur ceux de l'Ancien, pour 
pouvoir remplir les conditions précédentes. 

Il ne servirait de rien de dire que les histoires qui rapportent les 
faits contenus dans les Evangiles ont été regardées comme saintes & 
sacrées, qu'elles ont toujours été fidèlement conservées sans aucune 
altération des vérités qu'elles renferment, puisque c'est peut-être par 
là même qu'elles doivent être plus suspectes, & d'autant plus 
corrompues par ceux qui prétendent en tirer avantage, ou qui 
craignent qu'elles ne leur soient pas assez favorables : l'ordinaire des 
auteurs qui transcrivent ces sortes d'histoires étant d'y ajouter, d'y 
changer, ou d'en retrancher tout ce que bon leur semble pour servir 
à leur dessein. 

C'est ce que nos Christicoles mêmes ne sauraient nier, puisque, 
sans parler de plusieurs autres graves personnages qui ont reconnu 
les additions, les retranchements & les falsifications qui ont été 
faites en différents temps, à ce qu'ils appellent leur Écriture sainte, 
leur St Jérôme, fameux docteur parmi eux, dit formellement en 
plusieurs endroits de ses prologues qu'elles ont été corrompues & 
falsifiées, étant déjà de son temps entre les mains de toutes sortes de 
personnes qui y ajoutaient & en retranchaient tout ce que bon leur 
semblait : en sorte qu'il y avait, dit-il, autant d'exemplaires différents 
qu'il y avait de différentes copies. 

Voyez ses prologues à Paulin, sa préface sur Josué, son Épître à 
Galéate, sa préface sur Job, celle sur les Evangiles au pape Damase, 
celle sur les psaumes à Paul & à Eustachium, etc. 

Touchant les livres de l'Ancien Testament en particulier, Esdras, 
prêtre de la Loi, enseigne lui-même avoir corrigé & remis dans leur 
entier les prétendus livres sacrés de sa Loi, qui avaient été en partie 
perdus & en partie corrompus. Il les distribua en vingt-deux livres, 
selon le nombre des lettres hébraïques, & composa plusieurs autres 



vie et testament de jean meslier  

 

40 

livres dont la doctrine ne devait se communiquer qu'aux seuls sages. 
Si ces livres ont été partie perdus, partie corrompus, comme le 
témoignent Esdras & le docteur St Jérôme en tant d'endroits, il n'y a 
donc aucune certitude sur ce qu'ils contiennent ; & quant à ce 
qu'Esdras dit les avoir corrigés & remis en leur entier par 
l'inspiration de Dieu même, il n'y a aucune certitude de cela, & il n'y 
a point d'imposteur qui n'en puisse dire autant. 

Tous les livres de la Loi de Moïse & des Prophètes qu'on put 
trouver furent brûlés du temps d'Antiochus. Le Talmud, regardé 
par les Juifs comme un livre Saint & Sacré, & qui contient toutes les 
lois Divines, avec les sentences & dits notables des rabbins ; leur 
exposition, tant sur les lois Divines qu'humaines, & une quantité 
prodigieuse d'autres secrets & mystères de la langue hébraïque, est 
regardé par les Chrétiens comme un livre farci de rêveries, de fables, 
d'impostures, & d'impiétés. En l'année 1559, ils firent brûler à 
Rome, par le commandement des inquisiteurs de la foi, douze cents 
de ces Talmuds trouvés dans une bibliothèque de la ville de 
Crémone. 

Les Pharisiens, qui faisaient parmi les Juifs une fameuse secte, ne 
recevaient que les cinq livres de Moïse, & rejetaient tous les 
Prophètes. Parmi les Chrétiens, Marcion & ses sectateurs rejetaient 
les livres de Moïse & les Prophètes, & introduisaient d'autres 
écritures à la mode ; Carpocrate & ses sectateurs en faisaient de 
même, & rejetaient tout l'Ancien Testament & maintenaient que 
Jésus-Christ n'était qu'un homme comme les autres. Les 
Marcionites & les souverains réprouvaient aussi tout l'Ancien 
Testament comme mauvais, & rejetaient aussi la plus grande partie 
des quatre Evangiles, & les Épîtres de St Paul. Les ébionites 
n'admettaient que le seul Evangile de St Matthieu, rejetant les trois 
autres, & les Épîtres de St Paul. Les Marcionites publiaient un 
Evangile sous le nom de St Mathias pour confirmer leur doctrine. 
Les apostoliques introduisaient d'autres écritures pour maintenir 
leurs erreurs, & pour cet effet se servaient de certains actes, qu'ils 



vie et testament de jean meslier  

 

41 

attribuaient à St André & à St Thomas. 

Les Manichéens (Chron., page 287) écrivirent un Evangile à leur 
mode, & rejetaient les écrits des Prophètes & des Apôtres. Les 
Etzaïtes débitaient un certain livre qu'ils disaient être venu du Ciel ; 
ils tronçonnaient les autres écritures à leur fantaisie. Origène même, 
avec tout son grand esprit, ne laissait pas que de corrompre les 
Écritures, & forgeait à tous coups des allégories hors de propos, & 
se détournait, par ce moyen, du sens des Prophètes & des Apôtres, 
& même avait corrompu quelques-uns des principaux points de la 
doctrine. Ses livres sont maintenant mutilés & falsifiés : ce ne sont 
plus que pièces cousues & ramassées par d'autres qui sont venus 
depuis ; aussi y rencontre-t-on des erreurs & des fautes manifestes. 
Les Allogiens attribuaient à l'hérétique Cérinthus l'Evangile & 
l'Apocalypse de St Jean : c'est pourquoi ils les rejetaient. Les 
hérétiques de nos derniers siècles rejettent comme apocryphes 
plusieurs livres que les catholiques romains regardent comme saints 
& sacrés, comme sont les livres de Tobie, de Judith, d'Esther, de 
Baruch, le Cantique des trois enfants dans la fournaise, l'histoire de 
Suzanne, & celle de l'Idole de Bel, la Sapience de Salomon, 
l'Ecclésiastique, le premier & le second livre des Machabées, 
auxquels livres incertains & douteux on pourrait encore en ajouter 
plusieurs que l'on attribuait aux autres Apôtres, comme sont, par 
exemple, le Actes de St Thomas, ses Circuits, son Evangile, & son 
Apocalypse ; l'Evangile de St Barthélemy, celui de St Mathias, celui 
de St Jacques, celui de St Pierre, & celui des Apôtres ; comme aussi 
les Gestes de St Pierre, son livre de la Prédication, & celui de son 
Apocalypse ; celui du Jugement, celui de l'Enfance du Sauveur, & 
plusieurs autres de semblable farine, qui sont tous rejetés comme 
apocryphes par les catholiques romains, même par le pape Gélase & 
par les SS. PP. de la communion romaine. 

Ce qui confirme d'autant plus qu'il n'y a aucun fondement de 
certitude touchant l'autorité que l'on prétend donner à ces livres, 
c'est que ceux qui en maintiennent la Divinité sont obligés d'avouer 



vie et testament de jean meslier  

 

42 

qu'ils n'auraient aucune certitude pour les fixer si leur foi, disent-ils, 
ne les en assurait, & ne les obligeait absolument de le croire ainsi. 
Or, comme la foi n'est qu'un principe d'erreur & d'imposture, 
comment la foi, c'est-à-dire une créance aveugle, peut-elle rendre 
certains les livres qui sont eux-mêmes le fondement de cette créance 
aveugle ? Quelle pitié & quelle démence ! 

Mais voyons si ces livres portent en eux-mêmes quelque 
caractère particulier de vérité, comme par exemple d'érudition, de 
sagesse & de sainteté, ou de quelques autres perfections qui ne 
puissent convenir qu'à un Dieu, & si les miracles qui y sont cités 
s'accordent avec ce que l'on devrait penser de la grandeur, de la 
bonté, de la justice & de la sagesse infinie d'un Dieu tout-puissant. 

Premièrement, on verra qu'il n'y a aucune érudition, aucune 
pensée sublime, ni aucune production qui passe les forces ordinaires 
de l'esprit humain. Au contraire on n'y verra, d'un côté, que des 
narrations fabuleuses, comme sont celles de la formation de la 
femme tirée d'une côte de l'homme, du prétendu paradis terrestre, 
d'un serpent qui parlait, qui raisonnait, & qui était même plus rusé 
que l'homme ; d'une ânesse qui parlait, & qui reprenait son maître 
de ce qu'il la maltraitait mal à propos ; d'un déluge universel, & 
d'une arche où des animaux de toute espèce étaient renfermés ; de la 
confusion des langues & de la division des nations, sans parler de 
quantité d'autres vains récits particuliers sur des sujets bas & 
frivoles, & que des auteurs graves mépriseraient de rapporter. 
Toutes ces narrations n'ont pas moins l'air de fables que celles que 
l'on a inventées sur l'industrie de Prométhée, sur la boîte de 
Pandore, ou sur la guerre des géants contre les dieux, & autres 
semblables que les poètes ont inventées pour amuser les hommes de 
leur temps. 

D'un autre côté, on n'y verra qu'un mélange de quantité de lois 
& d'ordonnances, ou de pratiques superstitieuses, touchant les 
sacrifices, les purifications de l'ancienne loi, le vain discernement 



vie et testament de jean meslier  

 

43 

des animaux, dont elle suppose les uns purs & les autres impurs. Ces 
lois ne sont pas plus respectables que celles des nations les plus 
idolâtres. 

On n'y verra encore que de simples histoires, vraies ou fausses, 
de plusieurs rois, de plusieurs princes ou particuliers qui auront bien 
ou mal vécu, ou qui auront fait quelques belles ou mauvaises 
actions, parmi d'autres actions basses & frivoles qui y sont 
rapportées aussi. 

Pour faire tout cela, il est visible qu'il ne fallait pas avoir un 
grand génie, ni avoir des révélations Divines. Ce n'est pas faire 
honneur à un Dieu. 

Enfin on ne voit, dans ces livres, que les discours, la conduite & 
les actions de ces renommés Prophètes qui se disaient être tout 
particulièrement inspirés de Dieu. On verra leur manière d'agir & de 
parler, leurs songes, leurs illusions, leurs rêveries ; & il sera facile de 
juger qu'ils ressemblaient beaucoup plus à des visionnaires & à des 
fanatiques qu'à des personnes sages & éclairées. 

Il y a cependant dans quelques-uns de ces livres plusieurs bons 
enseignements & de belles maximes de morale, comme dans les 
Proverbes attribués à Salomon, dans le livre de la Sagesse & de 
l'Ecclésiastique ; mais ce même Salomon, le plus sage de leurs 
écrivains, est aussi le plus incrédule. Il doute même de l'immortalité 
de l'âme, & il conclut ses ouvrages par dire qu'il n'y a rien de bon 
que de jouir en paix de son labeur, & de vivre avec ce que l'on aime. 

D'ailleurs, combien les auteurs qu'on nomme profanes, 
Xénophon, Platon, Cicéron, l'Empereur Antonin, l'Empereur Julien, 
Virgile, etc., sont-ils au-dessus de ces livres qu'on nous dit inspirés 
de Dieu ! Je crois pouvoir dire que quand il n'y aurait par exemple, 
que les Fables d'Ésope, elles sont certainement beaucoup plus 
ingénieuses & plus instructives que ne le sont toutes ces grossières & 



vie et testament de jean meslier  

 

44 

basses paraboles qui sont rapportées dans les Evangiles. 

Mais ce qui fait encore voir que ces sortes de livres ne peuvent 
venir d'aucune inspiration Divine, c'est qu'outre la bassesse & la 
grossièreté du style, & le défaut d'ordre dans la narration des faits 
particuliers qui y sont très mal circonstanciés, on ne voit point que 
les auteurs s'accordent ; ils se contredisent en plusieurs choses ; ils 
n'avaient pas même assez de lumières & de talents naturels pour 
bien rédiger une histoire. 

Voici quelques exemples des contradictions qui se trouvent 
entre eux. L'Evangéliste Matthieu fait descendre Jésus-Christ du roi 
David par son fils Salomon, jusqu'à Joseph, père au moins putatif 
de Jésus-Christ ; & Luc le fait descendre du même David par son 
fils Nathan jusqu'à Joseph. 

Matthieu dit, parlant de Jésus, que le bruit s'étant répandu dans 
Jérusalem qu'il était né un nouveau roi des Juifs, & que les mages 
étant venus le chercher pour l'adorer, le roi Hérode, craignant que 
ce prétendu roi nouveau-né lui ôtât quelque jour la couronne, fit 
égorger tous les enfants nouvellement nés depuis deux ans, dans 
tous les environs de Bethléem, ou on lui avait dit que ce nouveau roi 
devait naître, & que Joseph & la mère de Jésus ayant été avertis en 
songe, par un ange, de ce mauvais dessein, ils s'enfuirent incontinent 
en Égypte, où ils demeurèrent jusqu'à la mort d'Hérode, qui n'arriva 
que plusieurs années après. 

Au contraire, Luc marque que Joseph & la mère de Jésus 
demeurèrent paisiblement durant six semaines dans l'endroit où leur 
enfant Jésus fut né ; qu'il y rut circoncis suivant la Loi des Juifs, 
huit jours après sa naissance, & que lorsque le temps prescrit par 
cette Loi pour la purification de sa mère fut arrivé, elle & Joseph 
son mari le portèrent à Jérusalem pour le présenter à Dieu dans son 
temple, & pour offrir en même temps un sacrifice, ce qui était 
ordonné par la Loi de Dieu ; après quoi ils s'en retournèrent en 



vie et testament de jean meslier  

 

45 

Galilée dans leur ville de Nazareth, où leur enfant Jésus croissait 
tous les jours en grâce & en sagesse ; & que son père & sa mère 
allaient tous les ans à Jérusalem, aux jours solennels de leur fête de 
Pâques, si bien que Luc ne fait aucune mention de leur fuite en 
Égypte, ni de la cruauté d'Hérode envers les enfants de la province 
de Bethléem. 

À l'égard de la cruauté d'Hérode, comme les historiens de ce 
temps-là n'en parlent point, non plus que Josèphe l'historien, qui a 
écrit la vie de cet Hérode, & que les autres Evangélistes n'en font 
aucune mention, il est évident que le voyage de ces mages conduits 
par une étoile, ce massacre des petits enfants, & cette fuite en 
Égypte, ne sont qu'un mensonge absurde : car il n'est pas croyable 
que Josèphe, qui a blâmé les vices de ce roi, eût passé sous silence 
une action si noire & si détestable, si ce que cet Evangéliste dit eût 
été vrai. 

Sur la durée du temps de la vie publique de Jésus-Christ, suivant 
ce que disent les trois premiers Evangélistes, il ne pouvait y avoir eu 
guère plus de trois mois depuis son baptême jusqu'à sa mort, en 
supposant qu'il avait trente ans lorsqu'il fut baptisé par Jean, 
comme dit Luc, & qu'il fût né le 25 décembre. Car depuis ce 
baptême, qui fut l'an 15 de Tibère-César, & l'année qu'Anne & 
Caïphe étaient grands prêtres, jusqu'au premier Pâque suivant, qui 
était dans le mois de mars, il n'y avait qu'environ trois mois  ; 
suivant ce que disent les trois premiers Evangélistes, il fut crucifié la 
veille du premier Pâque suivant, après son baptême, & la première 
fois qu'il vint à Jérusalem avec ses disciples, car tout ce qu'ils disent 
de son baptême, de ses voyages, de ses miracles, de ses prédications, 
& de sa mort & passion, se doit rapporter nécessairement à la même 
année de son baptême, puisque ces Evangélistes ne parlent d'aucune 
autre année suivante, & qu'il paraît même, par la narration qu'ils 
font de ses actions, qu'il les a toutes faites immédiatement après son 
baptême, consécutivement les unes après les autres, & en fort peu de 
temps, pendant lequel on ne voit qu'un seul intervalle de six jours 



vie et testament de jean meslier  

 

46 

avant sa transfiguration, pendant lesquels six jours on ne voit pas 
qu'il ait fait aucune chose. 

On voit par là qu'il n'aurait vécu, après son baptême, qu'environ 
trois mois, desquels, si l'on vient à ôter six semaines de quarante 
jours & quarante nuits qu'il passa dans le désert immédiatement 
après son baptême, il s'ensuivra que le temps de sa vie publique, 
depuis ses premières prédications jusqu'à sa mort, n'aura duré 
qu'environ six semaines ; & suivant ce que Jean dit, il aurait au 
moins duré trois ans & trois mois, parce qu'il paraît par l'Evangile 
de cet Apôtre, qu'il aurait été, pendant le cours de sa vie publique, 
trois ou quatre fois à Jérusalem à la fête de Pâques, qui n'arrivait 
qu'une fois l'an. 

Or s'il est vrai qu'il y ait été trois ou quatre fois depuis son 
baptême, comme Jean le témoigne, il est faux qu'il n'ait vécu que 
trois mois après son baptême, & qu'il ait été crucifié la première fois 
qu'il alla à Jérusalem. 

Si l'on dit que ces trois premiers Evangélistes ne parlent 
effectivement que d'une seule année, mais qu'ils ne marquent pas 
distinctement les autres qui se sont écoulées depuis son baptême, ou 
que Jean n'entend parler que d'une seule Pâque, quoiqu'il semble 
qu'il parle de plusieurs, & que c'est par anticipation qu'il répète 
plusieurs fois que la fête de Pâques des Juifs était proche, & que 
Jésus alla à Jérusalem, & par conséquent qu'il n'y a qu'une 
contrariété apparente sur ce sujet entre ces Evangélistes, je le veux 
bien ; mais il est constant que cette contrariété apparente ne 
viendrait que de ce qu'ils ne s'expliquent pas avec toutes les 
circonstances qui auraient été à remarquer dans le récit qu'ils font. 
Quoi qu'il en soit, il y a toujours lieu de tirer cette conséquence 
qu'ils n'étaient donc pas inspirés de Dieu lorsqu'ils ont écrit leurs 
histoires. 

Autre contradiction au sujet de la première chose que Jésus-



vie et testament de jean meslier  

 

47 

Christ fit incontinent après son baptême : car les trois premiers 
Evangélistes disent qu'il fut aussitôt transporté par l'esprit dans un 
désert, où il jeûna quarante jours & quarante nuits, & où il fut 
plusieurs fois tenté par le Diable ; et, suivant ce que dit Jean, il 
partit deux jours après son baptême pour aller en Galilée, où il fit 
son premier miracle en y changeant l'eau en vin aux noces de Cana, 
où il se trouva trois jours après son arrivée en Galilée, à plus de 
trente lieues de l'endroit où il était. 

A l'égard du lieu de sa première retraite après sa sortie du désert, 
Matthieu dit, ch. IV, vers. 13, qu'il s'en vint en Galilée, & que, 
laissant la ville de Nazareth, il vint demeurer à Capharnaüm, ville 
maritime ; & Luc, ch. IV, vers. 16 & 31, dit qu'il vint d'abord à 
Nazareth, & qu'ensuite il vint à Capharnaüm. 

Ils se contredisent sur le temps & la manière dont les Apôtres se 
mirent à sa suite : car les trois premiers disent que Jésus passant sur 
le bord de la mer de Galilée, il vit Simon & André son frère, & 
qu'un peu plus loin il vit Jacques & Jean son frère avec leur père 
Zébédée. Jean, au contraire, dit que ce fut André, frère de Simon 
Pierre, qui se joignit premièrement à Jésus, avec un autre disciple de 
Jean-Baptiste, l'ayant vu passer devant eux lorsqu'ils étaient avec leur 
maître sur les bords du Jourdain. 

Au sujet de la cène, les trois premiers Evangélistes marquent que 
Jésus-Christ fit l'institution du sacrement de son corps & de son 
sang, sous les espèces & apparences du pain & du vin, comme 
parlent nos Christicoles romains ; & Jean ne fait aucune mention de 
ce mystérieux sacrement. Jean dit, ch. XIII, vers. 5, qu'après cette 
cène Jésus lava les pieds à ses Apôtres, qu'il leur commanda 
expressément de se faire les uns aux autres la même chose, & 
rapporte un long discours qu'il leur fit dans ce même temps. Mais 
les autres Evangélistes ne parlent aucunement de ce lavement de 
pieds, ni d'un long discours qu'il leur fit pour lors. Au contraire, ils 
témoignent qu'incontinent après cette cène, il s'en alla avec ses 



vie et testament de jean meslier  

 

48 

Apôtres sur la montagne des Oliviers, où il abandonna son âme à la 
tristesse, & qu'enfin il tomba en agonie, pendant que ses Apôtres 
dormirent un peu plus loin. 

Ils se contredisent eux-mêmes sur le jour qu'ils disent qu'il fit 
cette cène : car d'un côté ils marquent qu'il la fit le soir de la veille 
de Pâques, c'est-à-dire le soir du premier jour des azymes, ou de 
l'usage des pains sans levain, comme il est marqué dans l'Exode, 
XII, 18 ; Lévit., XXIII, 5 ; dans les Nomb., XXVIII, 16 ; & d'un 
autre côté ils disent qu'il fut crucifié le lendemain du jour qu'il fit 
cette cène, vers l'heure de midi, après que les Juifs lui eurent fait son 
procès pendant toute la nuit & le matin. Or, suivant leur dire, le 
lendemain qu'il fit cette cène n'aurait pas dû être la veille de Pâques. 
Donc, s'il est mort la veille de Pâques vers le midi, ce n'était point le 
soir de la veille de cette fête qu'il fit cette cène. Donc il y a erreur 
manifeste. 

Ils se contredisent aussi sur ce qu'ils rapportent des femmes, qui 
avaient suivi Jésus depuis la Galilée, car les trois premiers 
Evangélistes disent que ces femmes, & tous ceux de sa connaissance, 
entre lesquelles étaient Marie Madeleine, & Marie, mère de Jacques 
& de Joses, & la mère des enfants de Zébédée, regardaient de loin ce 
qui se passait, lorsqu'il était pendu & attaché à la croix. Jean dit au 
contraire, XIX, 25, que la mère de Jésus, & la soeur de sa mère, & 
Marie Madeleine, étaient debout auprès de la croix, avec Jean son 
Apôtre. La contrariété est manifeste : car si ces femmes & ce disciple 
étaient près de lui, elles n'étaient donc pas éloignées, comme disent 
les autres. 

Ils se contredisent sur les prétendues apparitions qu'ils 
rapportent que Jésus-Christ fit après sa prétendue résurrection, car 
Matthieu, ch. XXXVIII, vers. 9 & 16, ne parle que de deux 
apparitions l'une, lorsqu'il apparut à Marie Madeleine & à une autre 
femme nommée aussi Marie, & lorsqu'il apparut à ses onze 
disciples, qui s'étaient rendus en Galilée sur la montagne qu'il leur 



vie et testament de jean meslier  

 

49 

avait marquée pour le voir. Marc parle de trois apparitions la 
première, lorsqu'il apparut à Marie Madeleine ; la seconde, lorsqu'il 
apparut à ses deux disciples, qui allaient à Emmaüs ; & la troisième, 
lorsqu'il apparut à ses onze disciples, à qui il fit reproche de leur 
incrédulité. Luc ne parle que des deux premières apparitions comme 
Matthieu ; & Jean l'Evangéliste parle de quatre apparitions, & ajoute 
aux trois de Marc celle qu'il fit à sept ou huit de ses disciples, qui 
pêchaient sur la mer de Tibériade. 

Ils se contredisent encore sur le lieu de ces apparitions : car 
Mathieu dit que ce fut en Galilée, sur une montagne ; Marc dit que 
ce fut lorsqu'ils étaient à table : Luc dit qu'il les mena hors de 
Jérusalem, & qu'il les mena jusqu'en Béthanie, où il les quitta en 
s'élevant au ciel ; & Jean dit que ce fut dans la ville de Jérusalem, 
dans une maison dont ils avaient fermé les portes ; & une autre fois 
sur la mer de Tibériade. 

Voilà bien de la contrariété dans le récit de ces prétendues 
apparitions. Ils se contredisent au sujet de sa prétendue ascension au 
ciel : car Luc & Marc disent positivement qu'il monta au ciel en 
présence de ses onze Apôtres ; mais ni Matthieu ni Jean ne font 
aucune mention de cette prétendue ascension. Bien plus, Matthieu 
témoigne assez clairement qu'il n'est point monté au ciel, puisqu'il 
dit positivement que Jésus-Christ assura ses Apôtres qu'il serait & 
qu'il demeurerait toujours avec eux jusqu'à la fin des siècles. « Allez 
donc, leur dit-il dans cette prétendue apparition, enseignez toutes 
les nations, & soyez assurés que je serai toujours avec vous jusqu'à la 
fin des siècles ». 

Luc se contredit lui-même sur ce sujet : car dans son Evangile, 
ch. XXIV, v. 50, il dit que ce fut en Béthanie qu'il monta au ciel en 
présence de ses Apôtres ; & dans ses Actes des Apôtres, supposé 
qu'il en soit l'auteur, il dit que ce fut sur la montagne des Oliviers. Il 
se contredit encore lui-même dans une autre circonstance de cette 
ascension : car il marque dans son Evangile, que ce fut le jour même 



vie et testament de jean meslier  

 

50 

de sa résurrection, ou la première nuit suivante, qu'il monta au ciel ; 
& dans ses Actes des Apôtres il dit que ce fut quarante jours après 
sa résurrection ; ce qui ne s'accorde certainement pas. 

Si tous les Apôtres avaient véritablement vu leur maître monter 
glorieusement au ciel, comment Matthieu & Jean, qui l'auraient vu 
comme les autres, auraient-ils passé sous silence un si glorieux 
mystère, & si avantageux à leur maître, vu qu'ils rapportent quantité 
d'autres circonstances de sa vie & de ses actions qui sont beaucoup 
moins considérables que celle-ci ? Comment Matthieu ne fait-il pas 
mention expresse de cette ascension, & n'explique-t-il pas clairement 
de quelle manière il demeurerait toujours avec eux, quoiqu'il les 
quittât visiblement pour monter au ciel ? Il n'est pas facile de 
comprendre par quel secret il pouvait demeurer avec ceux qu'il 
quittait. 

Je passe sous silence quantité d'autres contradictions : ce que je 
viens de dire suffit pour faire voir que ces livres ne viennent 
d'aucune inspiration Divine, ni même d'aucune sagesse humaine, & 
par conséquent qu'ils ne méritent pas qu'on y ajoute aucune foi. 



vie et testament de jean meslier  

 

51 

Chapitre III  
 

ais par quel privilège ces quatre Evangiles, 
& quelques autres semblables livres, 
passent-ils pour Saints & Divins, plutôt 
que plusieurs autres qui ne portent pas 
moins le titre d'Evangile, & qui ont 

autrefois été, comme les premiers, publiés sous le nom de quelques 
autres Apôtres ? Si l'on dit que les Evangiles réfutés sont supposés 
& faussement attribués aux Apôtres, on en peut dire autant des 
premiers ; si l'on suppose les uns falsifiés & corrompus, on en peut 
supposer autant pour les autres. Ainsi il n'y a point de preuve 
assurée pour discerner les uns d'avec les autres, en dépit de l'Église, 
qui veut en décider ; elle n'est pas plus croyable. 

Pour ce qui est des prétendus miracles rapportés dans le Vieux 
Testament, ils n'auraient été faits que pour marquer, de la part de 
Dieu, une injuste & odieuse acception de peuples & de personnes, & 
pour accabler de maux, de propos délibéré, les uns pour favoriser 
tout particulièrement les autres. La vocation & le choix que Dieu fit 
des patriarches Abraham, Isaac, & Jacob, pour, de leur postérité, se 
faire un peuple qu'il sanctifierait & bénirait par-dessus tous les 
autres peuples de la terre, en est une preuve. 

Mais, dira-t-on, Dieu est le maître absolu de ses grâces & de ses 
bienfaits, il peut les accorder à qui bon lui semble, sans qu'on ait 
droit de s'en plaindre ni de l'accuser d'injustice. Cette raison est 
vaine, car Dieu, l'auteur de la nature, le père de tous les hommes, 
doit également les aimer tous, comme ses propres ouvrages, & par 
conséquent il doit également être leur protecteur & leur bienfaiteur : 
car celui qui donne l'être doit donner les suites & les conséquences 
nécessaires pour le bien-être ; si ce n'est que nos Christicoles 

M 



vie et testament de jean meslier  

 

52 

veuillent dire que leur Dieu voudrait faire exprès des créatures pour 
les rendre misérables, ce qu'il serait certainement indigne de penser 
d'un Être infiniment bon. 

De plus, si tous les prétendus miracles tant du Vieux que du 
Nouveau Testament étaient véritables, on pourrait dire que Dieu 
aurait eu plus de soin de pourvoir au moindre bien des hommes 
qu'à leur plus grand & principal bien ; qu'il aurait voulu plus 
sévèrement punir dans de certaines personnes des fautes légères qu'il 
n'aurait puni dans d'autres de très grands crimes ; & enfin qu'il 
n'aurait pas voulu se montrer si bienfaisant dans les plus pressants 
besoins que dans les moindres. C'est ce qu'il est facile de faire voir, 
tant par les miracles qu'on prétend qu'il a faits, que par ceux qu'il 
n'a pas faits, & qu'il aurait néanmoins plutôt faits qu'aucun autre, 
s'il était vrai qu'il en eût fait. Par exemple, dire que Dieu aurait eu la 
complaisance d'envoyer un ange pour consoler & secourir une 
simple servante, pendant qu'il aurait laissé & qu'il laisse encore tous 
les jours languir & mourir de misère une infinité d'innocents ; qu'il 
aurait conservé miraculeusement, pendant quarante ans, les 
habillements & les chaussures d'un misérable peuple, pendant qu'il 
ne veut pas veiller à la conservation naturelle de tant de biens si 
utiles & nécessaires pour la subsistance des peuples, & qui se sont 
néanmoins perdus & se perdent encore tous les jours par différents 
accidents. Quoi ! Il aurait envoyé aux premiers chefs du genre 
humain, Adam & Ève, un démon, un Diable, ou un simple serpent, 
pour les séduire, & pour perdre par ce moyen tous les hommes ? 
Cela n'est pas croyable. Quoi ! il aurait voulu, par une grâce spéciale 
de sa Providence, empêcher que le roi de Géraris (Gèrare), Païen, ne 
tombât dans une faute légère avec une femme étrangère, faute 
cependant qui n'aurait eu aucune mauvaise suite ; & il n'aurait pas 
voulu empêcher qu'Adam & Ève ne l'offensassent, & ne tombassent 
dans le péché de désobéissance, péché qui, selon nos Christicoles, 
devait être fatal, & causer la perte de tout le genre humain ? Cela 
n'est pas croyable. 



vie et testament de jean meslier  

 

53 

Venons aux prétendus miracles du Nouveau Testament. Ils 
consistent, comme on le prétend, en ce que Jésus-Christ & ses 
Apôtres guérissaient divinement toutes sortes de maladies & 
d'infirmités ; en ce qu'ils rendaient, quand ils voulaient, la vue aux 
aveugles, l'ouïe aux sourds, la parole aux muets, qu'ils faisaient 
marcher droit les boiteux, qu'ils guérissaient les paralytiques, qu'ils 
chassaient les démons des corps des possédés, & qu'ils ressuscitaient 
les morts. 

On voit plusieurs de ces miracles dans les Evangiles ; mais on en 
voit beaucoup plus dans les livres que nos Christicoles ont faits des 
vies admirables de leurs saints : car on y lit presque partout que ces 
prétendus bienheureux guérissaient les maladies & les infirmités, 
chassaient les démons presque en toute rencontre, & ce, au seul nom 
de Jésus, ou par le seul signe de la croix ; qu'ils commandaient, pour 
ainsi dire, aux éléments ; que Dieu les favorisait si fort qu'il leur 
conservait, même après leur mort, son Divin pouvoir, & que ce 
Divin pouvoir se serait communiqué jusqu'au moindre de leurs 
habillements, & même jusqu'à l'ombre de leurs corps, & jusqu'aux 
instruments honteux de leur mort. Il est dit que la chaussette de 
St Honoré ressuscita un mort au 6 de janvier ; que les bâtons de 
St Pierre, de St Jacques & de St Bernard, opéraient des miracles. On 
dit de même de la corde de St François, du bâton de St Jean de 
Dieu, & de la ceinture de sainte Mélanie. Il est dit : de St Gracilien 
qu'il fut Divinement instruit de ce qu'il devait croire & enseigner, & 
qu'il fit, par le mérite de son oraison, reculer une montagne qui 
l'empêchait de bâtir une église ; que du sépulcre de St André il en 
coulait sans cesse une liqueur qui guérissait toutes sortes de 
maladies ; que l'âme de St Benoît fut vue monter au ciel, revêtue 
d'un précieux manteau & environnée de lampes ardentes ; 
St Dominique disait que Dieu ne l'avait jamais éconduit de choses 
qu'il lui eût demandées ; que St François commandait aux 
hirondelles, aux cygnes & autres oiseaux, qu'ils lui obéissaient, & 
que souvent les poissons, les lapins & les lièvres, venaient se mettre 
entre ses mains & dans son giron ; que St Paul & St Pantaléon, 



vie et testament de jean meslier  

 

54 

ayant eu la tête tranchée, il en sortit du lait au lieu de sang ; que le 
bienheureux Pierre de Luxembourg, dans les deux premières années 
d'après sa mort, 1388 & 1389, fit deux mille quatre cents miracles, 
entre lesquels il y eut quarante deux morts ressuscités, non compris 
plus de trois mille autres miracles qu'il a faits depuis, sans ceux qu'il 
fait encore tous les jours ; que les cinquante philosophes que sainte 
Catherine convertit ayant tous été jetés dans un grand feu, leurs 
corps furent après trouvés entiers, & pas un seul de leurs cheveux 
brûlé ; que le corps de sainte Catherine fut enlevé par les anges après 
sa mort, & enterré par eux sur le mont Sinaï ; que le jour de la 
canonisation de St Antoine de Padoue toutes les cloches de la ville 
de Lisbonne sonnèrent d'elles-mêmes sans que l'on sût d'où cela 
venait ; que ce saint étant un jour sur le bord de la mer, & ayant 
appelé les poissons pour les prêcher, ils vinrent devant lui en foule, 
et, mettant la tête hors de l'eau, ils l'écoutaient attentivement. On ne 
finirait point s'il fallait rapporter toutes ces balivernes ; il n'y a sujet 
si vain & si frivole, & même si ridicule, où les auteurs de ces Vies de 
saints ne prennent plaisir d'entasser miracles sur miracles, tant ils 
sont habiles à forger de beaux mensonges. Voyez aussi le sentiment 
de Naudé sur cette matière, dans son Apologie des grands hommes, 
chap. Ier, page 13. 

Ce n'est pas sans raison, en effet, que l'on regarde ces choses 
comme de vains mensonges : car il est facile de voir que tous ces 
prétendus miracles n'ont été inventés qu'à l'imitation des fables des 
poètes Païens ; c'est ce qui paraît assez visiblement par la 
conformité qu'il y a des uns aux autres. 

Si nos Christicoles disent que Dieu donnait véritablement 
pouvoir à ses saints de faire tous les miracles rapportés dans leurs 
vies, de même aussi les Païens disent que les filles d'Anius, grand 
prêtre d'Apollon, avaient véritablement reçu du dieu Bacchus la 
faveur & le pouvoir de changer tout ce qu'elles voudraient en blé, en 
vin, en huile, etc. ; que Jupiter donna aux nymphes qui eurent soin 
de son éducation une corne de la chèvre qui l'avait allaité dans son 



vie et testament de jean meslier  

 

55 

enfance, avec cette propriété qu'elle leur fournissait abondamment 
tout ce qui leur venait à souhait. 

Si nos Christicoles disent que leurs saints avaient le pouvoir de 
ressusciter les morts, & qu'ils avaient des révélations Divines, les 
Païens avaient dit avant eux qu'Athalide, fils de Mercure, avait 
obtenu de son père le don de pouvoir vivre, mourir & ressusciter 
quand il voudrait ; qu'il avait aussi la connaissance de tout ce qui se 
faisait au monde, & en l'autre vie ; & qu'Esculape, fils d'Apollon, 
avait ressuscité des morts, & entre autres qu'il ressuscita Hippolyte, 
fils de Thésée, à la prière de Diane, & qu'Hercule ressuscita aussi 
Alceste, femme d'Admète, roi de Thessalie, pour la rendre à son 
mari. 

Si nos Christicoles disent que leur Christ est né miraculeusement 
d'une vierge, sans connaissance d'homme, les Païens avaient déjà dit 
avant eux que Rémus & Romulus, fondateurs de Rome, étaient 
miraculeusement nés d'une vierge vestale nommée Ilia, ou Silvia, ou 
Rhéa Silvia ; ils avaient déjà dit que Mars, Argé, Vulcain, & autres, 
avaient été engendrés de la déesse Junon, sans connaissance 
d'homme, & avaient déjà dit aussi que Minerve, déesse des sciences, 
avait été engendrée dans le cerveau de Jupiter, & qu'elle en sortit 
tout armée, par la force d'un coup de poing, dont ce Dieu se frappa 
la tête. 

Si nos Christicoles disent que leurs Saints faisaient sortir des 
fontaines d'eau des rochers, les Païens disent de même que Minerve 
fit jaillir une fontaine d'huile, en récompense d'un temple qu'on lui 
avait dédié. 

Si nos Christicoles se vantent d'avoir reçu miraculeusement des 
images du Ciel, comme, par exemple, celles de Notre-Dame de 
Lorette & de Liesse, & plusieurs autres présents du Ciel, comme la 
prétendue sainte ampoule de Reims, comme la chasuble blanche que 
St Ildefonse reçut de la vierge Marie, & autres choses semblables, les 



vie et testament de jean meslier  

 

56 

Païens se vantaient avant eux d'avoir reçu un bouclier sacré, pour 
marque de la conservation de leur ville de Rome ; & les Troyens se 
vantaient avant eux d'avoir reçu miraculeusement du ciel leur 
Palladium, ou leur simulacre de Pallas, qui vint, disaient-ils, prendre 
sa place dans le temple qu'on avait édifié à l'honneur de cette déesse. 

Si nos Christicoles disent que leur Jésus-Christ fut vu par ses 
Apôtres monter glorieusement au ciel, & que plusieurs âmes de leurs 
prétendus Saints furent vues transférées glorieusement au ciel par les 
anges, les Païens romains avaient déjà dit avant eux que Romulus, 
leur fondateur, fut vu tout glorieux après sa mort ; que Ganymède, 
fils de Tros, roi de Troie, fut, par Jupiter, transporté au ciel pour lui 
servir d'échanson ; que la chevelure de Bérénice, ayant été consacrée 
au temple de Vénus, fut après transportée au ciel ; ils disent la 
même chose de Cassiopée & d'Andromède, & même de l'âne de 
Silène. 

Si nos Christicoles disent que plusieurs corps de leurs Saints ont 
été miraculeusement préservés de corruption après leur mort, & 
qu'ils ont été retrouvés par des révélations Divines, après avoir été 
un fort long temps perdus sans savoir où ils pouvaient être, les 
Païens en disent de même du corps d'Oreste, qu'ils prétendent avoir 
été trouvé par l'avertissement de l'oracle, etc. 

Si nos Christicoles disent que les sept frères dormants dormirent 
miraculeusement pendant cent soixante-dix-sept ans qu'ils furent 
enfermés dans une caverne, les Païens disent qu'Épiménide le 
philosophe dormit pendant cinquante-sept ans dans une caverne où 
il s'était endormi. 

Si nos Christicoles disent que plusieurs de leurs saints parlaient 
encore miraculeusement après avoir eu la tête ou la langue coupée, 
les Païens disent que la tête de Gabienus chanta un long poème 
après avoir été séparée de son corps.  



vie et testament de jean meslier  

 

57 

Si nos Christicoles se glorifient de ce que leurs temples & églises 
sont ornés de plusieurs tableaux & riches présents, qui montrent les 
guérisons miraculeuses qui ont été faites par l'intercession de leurs 
saints, on voit aussi, ou du moins on voyait autrefois, dans le temple 
d'Esculape, en Épidaure, quantité de tableaux des cures & guérisons 
miraculeuses qu'il avait faites. 



vie et testament de jean meslier  

 

58 

Chapitre IV  
Conformité des anciens 
& nouveaux miracles 

i nos Christicoles disent que plusieurs de leurs 
saints ont été miraculeusement conservés dans les 
flammes ardentes, sans y recevoir aucun dommage 
dans leurs corps ni dans leurs habits, les Païens 
disaient que les religieuses du temple de Diane 

marchaient sur les charbons ardents pieds nus, sans se brûler & sans 
se blesser les pieds, & que les prêtres de la déesse Féronie & de 
Hirpicus marchaient de même sur des charbons ardents, dans les 
feux de joie que l'on faisait à l'honneur d'Apollon. 

Si les anges bâtirent une chapelle à St Clément au fond de la 
mer, la petite maison de Baucis & de Philémon fut miraculeusement 
changée en un superbe temple, en récompense de leur piété, 

Si plusieurs de leurs saints, comme St Jacques, St Maurice, etc., 
ont plusieurs fois paru dans leurs armées, montés & équipés à 
l'avantage, combattre en leur faveur, Castor & Pollux ont paru 
plusieurs fois en bataille combattre pour les Romains contre leurs 
ennemis. 

Si un bélier se trouva miraculeusement pour être offert en 
sacrifice à la place d'Isaac, lorsque son père Abraham le voulait 
sacrifier, la déesse Vesta envoya aussi une génisse pour lui être 
sacrifiée à la place de Métella, fille de Métellus ; la déesse Diane 
envoya de même une biche à la place d'Iphigénie, lorsqu'elle était 
sur le bûcher pour lui être immolée, & par ce moyen Iphigénie fut 
délivrée. 

S 



vie et testament de jean meslier  

 

59 

Si St Joseph fuit en Égypte sur l'avertissement de l'ange, 
Simonides, le poète, évita plusieurs dangers mortels sur un 
avertissement miraculeux qui lui en fut fait. 

Si Moïse fit sortir une source d'eau vive d'un rocher en le 
frappant de son bâton, le cheval Pégase en fit autant, en frappant de 
son pied un rocher : il en sortit une fontaine. 

Si St Vincent Ferrier ressuscita un mort haché en pièces, & dont 
le corps était déjà moitié cuit & moitié rôti, Pélops, fils de Tantale 
roi de Phrygie, ayant été mis en pièces par son père pour le faire 
manger aux dieux, ils en ramassèrent tous les membres, les réunirent, 
& lui rendirent la vie. 

Si plusieurs crucifix & autres images ont miraculeusement parlé 
& rendu des réponses, les Païens disent que leurs oracles ont 
Divinement parlé & rendu des réponses à ceux qui les consultaient, 
& que la tête d'Orphée & celle de Polycrate rendaient des oracles 
après leur mort. 

Si Dieu fit connaître par une voix du ciel que Jésus-Christ était 
son fils, comme le citent les Evangélistes, Vulcain fit voir, par 
l'apparition d'une flamme miraculeuse, que Coeculus était 
véritablement son fils. 

Si Dieu a miraculeusement nourri quelques-uns de ses saints, les 
poètes Païens disent que Triptolème fut miraculeusement nourri 
d'un lait Divin par Cérès, qui lui donna aussi un char attelé de deux 
dragons ; & que Phénée, fils de Mars, étant sorti du ventre de sa 
mère déjà morte, fut néanmoins miraculeusement nourri de son lait. 

Si plusieurs saints ont miraculeusement adouci la cruauté & la 
férocité des bêtes les plus cruelles, il est dit qu'Orphée attirait à lui, 
par la douceur de son chant & l'harmonie de ses instruments, les 
lions, les ours & les tigres, & adoucissait la férocité de leur nature ; 



vie et testament de jean meslier  

 

60 

qu'il attirait à lui les rochers, les arbres, & même que les rivières 
arrêtaient leur cours pour l'entendre chanter. 

Enfin, pour abréger, car on en pourrait rapporter bien d'autres, 
si nos Christicoles disent que les murailles de la ville de Jéricho 
tombèrent par le son des trompettes, les Païens disent que les 
murailles de la ville de Thèbes furent bâties par le son des 
instruments de musique d'Amphion, les pierres, disent les poètes, 
s'étant agencées d'elles-mêmes par la douceur de son harmonie : ce 
qui serait encore bien plus miraculeux & plus admirable que de voir 
tomber des murailles par terre. 

Voilà certainement une grande conformité de miracles de part & 
d'autre. Comme ce serait une grande sottise d'ajouter foi à ces 
prétendus miracles du paganisme, ce n'en est pas moins une d'en 
ajouter à ceux du Christianisme, puisqu'ils ne viennent tous que 
d'un même principe d'erreur. C'était pour cela aussi que les 
manichéens & les ariens, qui étaient vers le commencement du 
Christianisme, se moquaient de ces prétendus miracles, faits par 
l'invocation des saints, & blâmaient ceux qui les invoquaient après 
leur mort, & qui honoraient leurs reliques. 

Revenons à présent à la principale fin que Dieu se serait 
proposée en envoyant son Fils au monde, qui se serait fait homme : 
ç'aurait été, comme il est dit, d'ôter les péchés du monde, & de 
détruire entièrement les oeuvres du prétendu démon, etc. ; c'est ce 
que nos Christicoles soutiennent, comme aussi que Jésus-Christ 
aurait bien voulu mourir pour l'amour d'eux, suivant l'intention de 
Dieu son père, ce qui est clairement marqué dans tous les prétendus 
saints livres. 



vie et testament de jean meslier  

 

61 

Chapitre V  
IIIe Preuve de la fausseté 

de la Religion, tirée des prétendues 
Visions & Révélations Divines. 

enons aux prétendues visions & révélations 
Divines, sur lesquelles nos Christicoles fondent 
& établissent la vérité & la certitude de leur 
Religion. 

Pour en donner une juste idée, je ne crois pas qu'on puisse 
mieux faire que de dire en général qu'elles sont telles que si 
quelqu'un osait maintenant se vanter d'en avoir de semblables, & 
qu'il voulût s'en prévaloir, on le regarderait infailliblement comme 
un fou, un fanatique. 

Voici quelles furent ces prétendues visions & révélations 
Divines. 

Dieu, disent les prétendus saints livres, s'étant pour la première 
fois apparu à Abraham, lui dit : "Sortez de votre pays (il était alors 
en Chaldée), quittez la maison de votre père, & allez- vous-en au 
pays que je vous montrerai." Cet Abraham y étant allé, Dieu, dit 
l'histoire, Gen. XII, 7, s'apparut une seconde fois à lui, & lui dit : 
"Je donnerai tout ce pays-ci où vous êtes à votre postérité." En 
reconnaissance de cette gracieuse promesse, Abraham lui dressa un 
autel. 

Après la mort d'Isaac, son fils Jacob allant un jour en 
Mésopotamie pour chercher une femme qui lui fût convenable, 
ayant marché tout, le jour, se sentant fatigué du chemin, il voulut se 

V 



vie et testament de jean meslier  

 

62 

reposer sur le soir ; couché par terre, sa tête appuyée sur quelques 
pierres pour s'y reposer, il s'endormit, & pendant son sommeil il vit 
en songe une échelle dressée de la terre à l'extrémité du ciel, & il lui 
semblait voir les anges monter & descendre par cette échelle, & qu'il 
voyait Dieu lui-même s'appuyer sur le plus haut bout, lui disant : 
« Je suis le Seigneur, le Dieu d'Abraham & le Dieu d'Isaac votre 
père ; je vous donnerai, à vous & à votre postérité, tout le pays où 
vous dormez ; elle sera aussi nombreuse que la poussière de la terre ; 
elle s'étendra depuis l'orient jusqu'à l'occident, & depuis le midi 
jusqu'au septentrion ; je serai votre protecteur partout où vous irez ; 
je vous ramènerai sain & sauf de cette terre, & je ne vous 
abandonnerai point que je n'aie accompli tout ce que je vous ai 
promis. » Jacob, s'étant éveillé dans ce songe, fut saisi de crainte & 
dit : « Quoi ! Dieu est vraiment ici, & je n'en savais rien ! Ah, que ce 
lieu-ci est terrible, puisque ce n'est autre chose que la maison de 
Dieu & la porte du ciel ! » Puis, s'étant levé, il dressa une pierre, sur 
laquelle il répandit de l'huile en mémoire de ce qui venait de lui 
arriver, & fit en même temps voeu à Dieu que s'il revenait sain & 
sauf il lui offrirait la dîme de tout ce qu'il aurait. 

Voici encore une autre vision. Gardant les troupeaux de son 
beau-père Laban, qui lui avait promis que tous les agneaux de 
diverses couleurs que les brebis produiraient seraient sa récompense, 
il songea une nuit qu'il voyait les mâles sauter sur les femelles, & 
qu'elles lui produisaient toutes des agneaux de diverses couleurs. 
Dans ce beau songe, Dieu lui apparut, & lui dit : 5 « Regardez & 
voyez comme les mâles montent sur les femelles, & comme ils sont 
de diverses couleurs ; car j'ai vu la tromperie & l'injustice que vous 
fait Laban votre beau-père levez-vous donc maintenant ; sortez de 
ce pays-ci, & retournez dans le votre. » Comme il s'en retournait 
avec toute sa famille, & avec ce qu'il avait gagné chez son beau-père, 
il eut, dit l'histoire, en rencontre, pendant la nuit, un homme 
inconnu, contre lequel il lui fallut combattre toute la nuit jusqu'au 

                                                           
5 Gen. 31. 12. 



vie et testament de jean meslier  

 

63 

point du jour ; & cet homme ne l'ayant pu vaincre, il lui demanda 
qui il était ; Jacob lui dit son nom. « Vous ne serez plus appelé 
Jacob, mais Israël : car puisque vous avez été fort en combattant 
contre Dieu, à plus forte raison serez-vous fort en combattant 
contre les hommes. » (Gen. XXXII, 25, 28.) 

Voilà quelles furent en partie les premières de ces prétendues 
visions & révélations Divines. Il ne faut pas juger autrement des 
autres que de celles-ci. Or, quelle apparence de Divinité y a-t-il dans 
des songes si grossiers & dans des illusions si vaines ? Si quelques 
personnes venaient maintenant nous conter de pareilles sornettes, & 
les crussent pour de véritables révélations Divines ; comme, par 
exemple, si quelques étrangers, quelques Allemands venus dans 
notre France, & qui auraient vu toutes les plus belles provinces du 
royaume, venaient à dire que Dieu leur serait apparu dans leur pays, 
qu'il leur aurait dit de venir en France, & qu'il leur donnerait à eux 
& à tous leurs descendants toutes les belles terres, seigneuries & 
provinces de ce royaume, qui sont depuis les fleuves du Rhin & du 
Rhône jusqu'à la mer Océane ; qu'il ferait une éternelle alliance avec 
eux, qu'il multiplierait leur race, qu'il rendrait leur postérité aussi 
nombreuse que les étoiles du ciel & que les grains de sable de la mer, 
etc. ; qui ne rirait de telles sottises, & qui ne regarderait ces étrangers 
comme des fous ? Il n'y a certainement personne qui ne les regardât 
comme tels, & qui ne se moquât de toutes ces belles visions & 
révélations Divines. 

Or il n'y a aucune raison de juger ni de penser autrement de tout 
ce qu'on fait dire à ces grands prétendus saints patriarches, 
Abraham, Isaac & Jacob, sur les prétendues révélations Divines 
qu'ils disaient avoir eues. 

À l'égard de l'institution des sacrifices sanglants, les livres sacrés 
l'attribuent manifestement à Dieu. Comme il serait trop ennuyeux 
de faire les détails dégoûtants de ces sortes de sacrifices, je renvoie le 
lecteur à l'Exode, chapitre XXV, 1 ; XXVII, 1 & 21 ; XXVIII, 3 ; 



vie et testament de jean meslier  

 

64 

XXIX ; ibid., v, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11. 

Mais les hommes n'étaient-ils pas bien fous & bien aveuglés de 
croire faire honneur à Dieu de déchirer, tuer & brûler ses propres 
créatures, sous prétexte de lui en faire des sacrifices ? & maintenant 
encore, comment est-ce que nos Christicoles sont si extravagants 
que de croire faire un plaisir extrême à leur Dieu le Père, de lui 
offrir éternellement en sacrifice son Divin Fils, en mémoire de ce 
qu'il aurait été honteusement & misérablement pendu à une croix où 
il serait expiré ? Certainement cela ne peut venir que d'un opiniâtre 
aveuglement d'esprit. 

À l'égard du détail des sacrifices d'animaux, il ne consiste qu'en 
des vêtements de couleurs, en sang, fressures, foies, jabots, rognons, 
ongles, peaux, fiente, fumée, gâteaux, certaines mesures d'huile & de 
vin : le tout offert & infecté de cérémonies sales & aussi pitoyables 
que des opérations de magie les plus extravagantes. 

Ce qu'il y a de plus horrible, c'est que la Loi de ce détestable 
peuple Juif ordonnait aussi que l'on sacrifiât des hommes. Les 
barbares (tels qu'ils soient) qui avaient rédigé cette Loi affreuse 
ordonnaient, Levit., chap. XXVII, que l'on fit mourir, sans 
miséricorde, tout homme qui avait été voué au Dieu des Juifs, qu'ils 
nommaient Adonaï ; & c'est selon ce précepte exécrable que Jephté 
immola sa fille, que Saül voulut immoler son fils. 

Mais voici encore une preuve de la fausseté de ces révélations 
dont nous avons parlé. C'est le défaut d'accomplissement des 
grandes & magnifiques promesses qui les accompagnaient : car il est 
constant que ces promesses n'ont jamais été accomplies.  

La preuve de cela consiste en trois choses principales : 1° à 
rendre leur postérité plus nombreuse que tous les autres peuples de 
la terre, etc. ; 2° à rendre le peuple qui viendrait de leur race le plus 
heureux, le plus saint & le plus triomphant de tous les peuples de la 



vie et testament de jean meslier  

 

65 

terre, etc. ; 3° & aussi à rendre son alliance éternelle, & qu'ils 
posséderaient à jamais le pays qu'il leur donnerait. Or il est constant 
que ces promesses n'ont jamais été accomplies. 

Premièrement, il est certain que le peuple Juif, ou le peuple 
d'Israël, qui est le seul qu'on puisse regarder comme descendant des 
patriarches Abraham, Isaac & Jacob, & le seul dans lequel ces 
promesses auraient dû s'accomplir, n'a jamais été si nombreux pour 
qu'il puisse être comparable en nombre aux autres peuples de la 
terre, beaucoup moins, par conséquent, aux grains de sable, etc. ; car 
l'on voit que dans le temps même qu'il a été le plus nombreux & le 
plus florissant il n'a jamais occupé que les petites provinces stériles 
de la Palestine & des environs, qui ne sont presque rien en 
comparaison de la vaste étendue d'une multitude de royaumes 
florissants qui sont de tous côtés sur la terre. 

Secondement, elles n'ont jamais été accomplies touchant les 
grandes bénédictions dont ils auraient dû être favorisés : car 
quoiqu'ils aient remporté quelques petites victoires sur de pauvres 
peuples qu'ils ont pillés, cela n'a pas empêché qu'ils n'aient été le 
plus souvent vaincus & réduits en servitude, leur royaume détruit, 
aussi bien que leur nation, par l'armée des Romains ; & maintenant 
encore nous voyons que le reste de cette malheureuse nation n'est 
regardé que comme le peuple le plus vil & le plus méprisable de 
toute la terre, n'ayant en aucun endroit ni domination ni supériorité. 

Troisièmement. Enfin ces promesses n'ont point été non plus 
accomplies à l'égard de cette alliance éternelle que Dieu aurait dû 
faire avec eux, puisque l'on ne voit maintenant, & que l'on n'a même 
jamais vu aucune marque de cette alliance ; & qu'au contraire ils 
sont, depuis plusieurs siècles, exclus de la possession du petit pays 
qu'ils prétendent leur avoir été promis de la part de Dieu pour en 
jouir à tout jamais. Ainsi toutes ces prétendues promesses n'ayant 
pas en leur effet, c'est une marque assurée de leur fausseté : ce qui 
prouve manifestement encore que ces prétendus saints & sacrés 



vie et testament de jean meslier  

 

66 

livres qui les contiennent n'ont pas été faits par l'inspiration de 
Dieu. Donc c'est en vain que nos Christicoles prétendent s'en servir 
comme d'un témoignage infaillible pour prouver la vérité de leur 
Religion. 

Quoi ! un Dieu tout-puissant, & qui aurait voulu se faire homme 
mortel pour l'amour d'eux, & répandre jusqu'à la dernière goutte de 
son sang pour les sauver tous, aurait voulu borner sa puissance à 
guérir seulement quelques maladies & quelques infirmités du corps, 
dans quelques infirmes qu'on lui aurait présentés, & il n'aurait pas 
voulu employer sa bonté Divine à guérir toutes les infirmités de nos 
âmes, c'est-à-dire à guérir tous les hommes de leurs vices & de leurs 
dérèglements, qui sont pires que les maladies du corps ! Cela n'est 
pas croyable. Quoi ! un Dieu si bon aurait voulu miraculeusement 
préserver des corps morts de pourriture & de corruption, & il 
n'aurait pas voulu de même préserver de la contagion & de la 
corruption du vice & du péché les âmes d'une infinité de personnes 
qu'il serait venu racheter au prix de son sang, & qu'il devait 
sanctifier par sa grâce ! Quelle pitoyable contradiction !  



vie et testament de jean meslier  

 

67 

Chapitre VI  
PPPPREMIERE SECTIONREMIERE SECTIONREMIERE SECTIONREMIERE SECTION    

De l'Ancien Testament 

os Christicoles mettent encore au rang des 
motifs de crédibilité, & des preuves certaines 
de la vérité de leur Religion, les prophéties, 
qui sont, prétendent-ils, des témoignages 
assurés de la vérité des révélations ou 

inspirations de Dieu, n'y ayant que Dieu seul qui puisse 
certainement prédire les choses futures si longtemps avant qu'elles 
soient arrivées, comme sont celles qui ont été prédites par les 
Prophètes. 

Voyons donc ce que c'est que ces prétendus Prophètes, & si l'on 
en doit faire tant d'état que nos Christicoles le prétendent. 

Ces hommes n'étaient que des visionnaires & des fanatiques, qui 
agissaient & parlaient suivant les impulsions ou les transports de 
leurs passions dominantes, & qui s'imaginaient cependant que c'était 
par l'esprit de Dieu qu'ils agissaient & qu'ils parlaient ; ou bien 
c'était des imposteurs qui contrefaisaient les Prophètes, & qui, pour 
tromper plus facilement les ignorants & les simples, se vantaient 
d'agir & de parler par l'esprit de Dieu. 

Je voudrais bien savoir comment serait reçu un Ézéchiel qui dit, 
chap. III & IV, que Dieu lui a fait manger à son déjeuner un livre de 
parchemin ; lui a ordonné de se faire lier comme un fou ; lui a 
prescrit de se coucher trois cent quatre-vingt-dix jours sur le côté 
droit, & quarante sur le gauche ; lui a commandé de manger de la 

N 



vie et testament de jean meslier  

 

68 

merde sur son pain, & ensuite, par accommodement, de la fiente de 
boeuf ? Je demande comment un pareil extravagant serait reçu chez 
les plus imbéciles même de tous nos provinciaux ? 

Quelle plus grande preuve encore de la fausseté de ces 
prétendues prédictions que les reproches violents que ces Prophètes 
se faisaient les uns aux autres, de ce qu'ils parlaient faussement au 
nom de Dieu ; reproches même qu'ils se faisaient, disaient-ils, de la 
part de Dieu ? Voyez Ézéch., XIII, 3 ; Sophon., III, 4 ; & Jérem., II, 
8. 

Ils disent tous : Gardez-vous des faux Prophètes, comme les 
vendeurs de Mithridate disent : Gardez-vous des pilules 
contrefaites. 

Ces malheureux font parler Dieu d'une manière dont un 
crocheteur n'oserait parler. Dieu dit, au vingt-troisième chap. 
d'Ézéchiel, que la jeune Oolla n'aime que ceux qui ont membre 
d'âne & sperme de cheval. Comment ces fourbes insensés auraient-
ils connu l'avenir ? Nulle prédiction en faveur de leur nation juive 
n'a été accomplie. 

Le nombre des prophéties qui prédisent la félicité & la grandeur 
de Jérusalem est presque innombrable ; aussi, dira-t-on, il est très 
naturel qu'un peuple vaincu & captif se console dans ses maux réels 
par des espérances imaginaires ; comme il ne s'est pas passé une 
année depuis la destitution du roi Jacques, que les Irlandais de son 
parti n'aient forgé plusieurs prophéties en sa faveur. 

Mais si ces promesses faites aux Juifs se fussent effectivement 
trouvées véritables, il y aurait déjà longtemps que la nation juive 
aurait été & serait encore le peuple le plus nombreux, le plus 
puissant, le plus heureux & le plus triomphant. 



vie et testament de jean meslier  

 

69 

DDDDEUXIEME SECTIONEUXIEME SECTIONEUXIEME SECTIONEUXIEME SECTION    

Du Nouveau Testament 

l faut maintenant examiner les prétendues prophéties 
contenues dans les Evangiles. 

Premièrement. Un ange s'étant apparu en songe à un 
nommé Joseph, père au moins putatif de Jésus fils de 

Marie, lui dit « Joseph, fils de David, ne craignez point de prendre 
chez vous Marie votre épouse : car ce qui est dans elle est l'ouvrage 
du Saint-Esprit 6. Elle vous enfantera un fils que vous appellerez 
Jésus, parce que ce sera lui qui délivrera son peuple de ses péchés. » 
Cet ange dit aussi à Marie : « Ne craignez point, parce que vous 
avez trouvé grâce devant Dieu. Je vous déclare que vous concevrez 
dans votre sein & que vous enfanterez un fils que vous nommerez 
Jésus. Il sera grand, sera appelé le fils du Très Haut. Le Seigneur 
Dieu lui donnera le trône de David son père ; il régnera à jamais 
dans la maison de Jacob, & son règne n'aura point de fin. » (Matth., 
I, 20, & Luc., I, 30.) Jésus commença à prêcher & à dire « Faites 
pénitence, car le royaume du ciel approche. (Matth., IV, 17.) Ne 
vous mettez pas en peine, & ne dites pas : Que mangerons-nous ou 
boirons-nous ? ou de quoi serons-nous vêtus ? car votre père céleste 
sait que toutes ces choses vous sont nécessaires. Cherchez donc 
premièrement le royaume de Dieu & sa justice, & toutes ces choses 
vous seront données pour surcroît. » (Matth.,VI, 31,32,33.) 

Or, maintenant que tout homme qui n'a pas perdu le sens 
commun examine un peu si ce Jésus a été jamais roi, si ses disciples 
ont eu toutes choses en abondance. 

                                                           
6 Combien, dit Montagne, y a-t-il d’histoires de semblables cocuages 

procurés par les Dieux, contre les pauvres humains etc. Ess. P. 500. 

I 



vie et testament de jean meslier  

 

70 

Ce Jésus promet souvent qu'il délivrera le monde du péché. Y a-
t-il une prophétie plus fausse, & notre siècle n'en est-il pas une 
preuve parlante ? 

Il est dit que Jésus est venu sauver son peuple. Quelle façon de le 
sauver ! C'est la plus grande partie qui donne la dénomination à une 
chose : une douzaine ou deux, par exemple, d'Espagnols ou de 
Français, ne sont pas le peuple français ou le peuple espagnol ; & si 
une armée de cent vingt mille hommes était faite prisonnière de 
guerre par une plus forte armée d'ennemis, & si le chef de cette 
armée rachetait seulement quelques hommes, comme dix à douze 
soldats ou officiers, en payant leur rançon, on ne dirait pas pour 
cela qu'il aurait délivré ou racheté son armée. Qu'est-ce donc qu'un 
dieu qui vient se faire crucifier & mourir pour sauver tout le monde, 
& qui laisse tant de nations damnées ? Quelle pitié & quelle 
horreur ! 

Jésus-Christ dit qu'il n'y a qu'à demander & qu'on recevra, qu'à 
chercher & qu'on trouvera. Il assure que tout ce qu'on demandera à 
Dieu en son nom on l'obtiendra ; & que si l'on avait seulement la 
grosseur d'un grain de moutarde de foi, l'on ferait, par une seule 
parole, transporter des montagnes d'un endroit à un autre. Si cette 
promesse est véritable, rien ne paraîtrait impossible à nos 
Christicoles qui ont la foi à leur Christ. Cependant tout le contraire 
arrive. 

Si Mahomet eût fait de semblables promesses à ses sectateurs 
que le Christ en a fait aux siens sans aucun succès, que ne dirait-on 
pas ? On crierait : Ah, le fourbe ! Ah, l'imposteur ! Ah, les fous de 
croire un tel imposteur ! Les voilà ces Christicoles eux-mêmes dans 
le cas : il y a longtemps qu'ils y sont sans revenir de leur 
aveuglement ; au contraire, ils sont si ingénieux à se tromper qu'ils 
prétendent que ces promesses ont eu leur accomplissement dès le 
commencement du Christianisme étant pour lors, disent-ils, 
nécessaire qu'il y eût des miracles afin de convaincre les incrédules 



vie et testament de jean meslier  

 

71 

de la vérité de la Religion ; mais que, cette Religion étant 
suffisamment établie, les miracles n'ont plus été nécessaires : où est 
donc la certitude de cette proposition ? 

D'ailleurs celui qui a fait ces promesses ne les a pas restreintes 
seulement pour un certain temps, ni pour certains lieux, ni pour 
certaines personnes en particulier, mais il les a faites généralement a 
tout le monde. « La foi de ceux qui croiront, dit-il, sera suivie de 
ces miracles : ils chasseront les démons en mon nom ; ils parleront 
diverses langues ; ils toucheront les serpents, etc. » 

À l'égard du transport des montagnes, il dit positivement que 
quiconque dira à une montagne : Ôte-toi de là, & te jette dans la 
mer, pourvu qu'il n'hésite pas en son coeur, mais qu'il croie, tout ce 
qu'il commandera sera fait. Ne sont-ce pas des promesses qui sont 
tout à fait générales, sans restriction de temps, de lieu, ni de 
personnes ? 

Il est dit que toutes les sectes d'erreurs & d'impostures 
prendront honteusement fin. Mais si Jésus-Christ entend seulement 
dire qu'il a fondé & établi une société de sectateurs qui ne 
tomberaient point dans le vice ni dans l'erreur, ces paroles sont 
absolument fausses, puisqu'il n'y a dans le Christianisme aucune 
secte, ni société & Église, qui ne soit pleine d'erreurs & de vices, 
principalement la secte ou société de l'Église romaine, quoiqu'elle se 
dise la plus pure & la plus sainte de toutes. Il y a longtemps qu'elle 
est tombée dans l'erreur ; elle y est née ; pour mieux dire, elle y a été 
engendrée & formée ; & maintenant elle est même dans des erreurs 
qui sont contre l'intention, les sentiments & la doctrine de son 
fondateur, puisqu'elle a, contre son dessein, aboli les lois des Juifs 
qu'il approuvait, & qu'il était venu lui-même, disait-il, pour les 
accomplir & non pour les détruire, & qu'elle est tombée dans les 
erreurs & l'idolâtrie du paganisme, comme il se voit par le culte 
idolâtrique qu'elle rend à son Dieu de pâte, à ses saints, à leurs 
images, & à leurs reliques. 



vie et testament de jean meslier  

 

72 

Je sais bien que nos Christicoles regardent comme une 
grossièreté d'esprit de vouloir prendre au pied de la lettre les 
promesses & prophéties comme elles sont exprimées ; ils 
abandonnent le sens littéral & naturel des paroles, pour leur donner 
un sens qu'ils appellent mystique & spirituel, & qu'ils nomment 
allégorique & tropologique, disant, par exemple, que par le peuple 
d'Israël & de Juda, à qui ces promesses ont été faites, il faut 
entendre, non les Israélites selon la chair, mais les Israélites selon 
l'esprit, c'est-à-dire les Chrétiens, qui sont l'Israël de Dieu, le vrai 
peuple choisi. Que par la promesse faite à ce peuple esclave de le 
délivrer de la captivité, il faut entendre non une délivrance 
corporelle d'un seul peuple captif, mais la délivrance spirituelle de 
tous les hommes de la servitude du démon, qui se devait faire par 
leur Divin Sauveur. Que par l'abondance des richesses & toutes les 
félicités temporelles promises à ce peuple, il faut entendre 
l'abondance des grâces spirituelles ; & qu'enfin, par la ville de 
Jérusalem, il faut entendre non la Jérusalem terrestre, mais la 
Jérusalem spirituelle, qui est l'Église Chrétienne. 

Mais il est facile de voir que ces sens spirituels & allégoriques 
n'étant qu'un sens étranger, imaginaire, un subterfuge des 
interprètes, il ne peut nullement servir à faire voir la vérité ni la 
fausseté d'une proposition, ni d'une promesse quelconque. Il est 
ridicule de forger ainsi des sens allégoriques, puisque ce n'est que 
par rapport au sens naturel & véritable que l'on peut juger de la 
vérité ou de la fausseté. Une proposition par exemple, une promesse 
qui se trouve véritable dans le sens propre & naturel des termes dans 
lesquels elle est conçue, ne deviendra pas fausse en elle-même, sous 
prétexte qu'on voudrait lui donner un sens étranger qu'elle n'aurait 
pas ; de même que celles qui se trouvent manifestement fausses dans 
leur sens propre & naturel ne deviendront pas véritables en elles-
mêmes sous prétexte qu'on voudrait leur donner un sens étranger 
qu'elles n'auraient pas. 

On peut dire que les prophéties de l'Ancien Testament, ajoutées 



vie et testament de jean meslier  

 

73 

au Nouveau, sont des choses bien absurdes & bien puériles. Par 
exemple, Abraham avait deux femmes, dont l'une, qui n'était que 
servante, figurait la synagogue, & l'autre, qui était épouse, figurait 
l'Église Chrétienne ; & sous prétexte encore que cet Abraham avait 
eu deux fils, dont l'un, qui était de la servante, figurait le Vieux 
Testament, & l'autre, qui était de son épouse, figurait le Nouveau 
Testament. Qui ne rirait d'une si ridicule doctrine ?7 

N'est-il pas encore plaisant qu'un morceau de drap rouge exposé 
par une putain pour servir de signal à des espions, dans l'Ancien 
Testament, soit la figure du sang de Jésus-Christ répandu dans le 
Nouveau ? 

Si, suivant cette manière d'interpréter allégoriquement tout ce 
qui s'est dit, fait & pratiqué dans cette ancienne Loi des Juifs, on 
voulait interpréter de même allégoriquement tous les discours, 
toutes les actions, & toutes les aventures du fameux don Quichotte 
de la Manche, on y trouverait certainement autant de mystères & de 
figures. 

C'est néanmoins sur ce ridicule fondement que toute la Religion 
Chrétienne subsiste. C'est pourquoi il n'est presque rien dans cette 
ancienne Loi que les docteurs Christicoles ne tâchent d'expliquer 
mystiquement. 

La prophétie la plus fausse & la plus ridicule qu'on ait jamais 
faite est celle de Jésus dans Luc, chap. XXI. Il est prédit qu'il y aura 
des signes dans le soleil & dans la lune, & que le Fils de l'homme 
viendra dans une nuée juger les hommes ; & il prédit cela pour la 
génération présente. Cela est-il arrivé ? Le Fils de l'homme est-il 
venu dans une nuée ? 

                                                           
7 Spectatum admissi risum teneatis amici. De Arte Poëtica Horat. 5. 

vers. 



vie et testament de jean meslier  

 

74 

Chapitre VII  
Ve Preuve tirée des erreurs 

de la doctrine & de la morale 

a Religion Chrétienne, apostolique & romaine, 
enseigne & oblige de croire qu'il n'y a qu'un seul 
Dieu, & en même temps qu'il y a trois personnes 
Divines, chacune desquelles est véritablement 
Dieu : ce qui est manifestement absurde, car s'il y 

en a trois qui soient véritablement Dieu, ce sont véritablement trois 
Dieux. Il est faux de dire qu'il n'y ait qu'un seul Dieu, ou, s'il est 
vrai de le dire, il est faux de dire qu'il y en ait véritablement trois 
qui soient Dieu, puisqu'un & trois ne se peut véritablement dire 
d'une seule & même chose. 

Il est aussi dit que la première de ces prétendues personnes 
Divines, qu'on appelle le Père, a engendré la seconde personne, 
qu'on appelle le Fils, & que ces deux premières personnes ensemble 
ont produit la troisième, que l'on appelle Saint-Esprit, & néanmoins 
que ces trois prétendues Divines personnes ne dépendent point l'une 
de l'autre, & ne sont pas même plus anciennes l'une que l'autre. Cela 
est encore manifestement absurde, puisqu'une chose ne peut 
recevoir son être d'une autre sans quelque dépendance de cette 
autre, & qu'il faut nécessairement qu'une chose soit pour qu'elle 
puisse donner l'être à une autre. Si donc la seconde & la troisième 
personne Divine ont reçu leur être de la première, il faut 
nécessairement qu'elles dépendent, dans leur être, de cette première 
personne, qui leur aurait donné l'être, ou qui les aurait engendrées ; 
& il faut nécessairement aussi que cette première, qui aurait donné 
l'être aux deux autres, ait été avant, puisque ce qui n'est point ne 
peut donner l'être à rien. D'ailleurs, il répugne & est absurde de dire 
qu'une chose qui aurait été engendrée ou produite n'aurait point eu 

L 



vie et testament de jean meslier  

 

75 

de commencement. Or, selon nos Christicoles, la seconde & la 
troisième personne ont été engendrées ou produites : donc elles ont 
eu un commencement ; & si elles ont en un commencement, & que 
la première personne n'en ait point eu, comme n'ayant point été 
engendrée, ni produite d'aucune autre, il s'ensuit de nécessité que 
l'une ait été avant l'autre. 

Nos Christicoles, qui sentent ces absurdités & qui ne peuvent 
s'en parer par aucune bonne raison, n'ont point d'autre ressource 
que de dire qu'il faut pieusement fermer les yeux de la raison 
humaine, & humblement adorer de si hauts mystères sans vouloir les 
comprendre ; mais comme ce qu'ils appellent foi est ci-devant 
solidement réfuté, lorsqu'ils nous disent qu'il faut se soumettre, c'est 
comme s'ils disaient qu'il faut aveuglément croire ce qu'on ne croit 
pas. 

Nos Déichristicoles condamnent ouvertement l'aveuglement des 
anciens Païens qui adoraient plusieurs dieux. Ils se raillent de la 
généalogie de leurs dieux, de leur naissance, de leurs mariages, & de 
la génération de leurs enfants, & ils ne prennent pas garde qu'ils 
disent des choses beaucoup plus ridicules & plus absurdes. 

Si les Païens ont cru qu'il y avait des déesses aussi bien que des 
dieux, que ces dieux & ces déesses se mariaient, & qu'ils 
engendraient des enfants, ils ne pensaient en cela rien que de 
naturel : car ils ne s'imaginaient pas encore que les dieux fussent 
sans corps ni sentiments ; ils croyaient qu'ils en avaient aussi bien 
que les hommes. Pourquoi n'y en aurait-il point eu de mâle & de 
femelle ? On ne voit point qu'il y ait plus de raison de nier ou de 
reconnaître plutôt l'un que l'autre ; et, en supposant des dieux & des 
déesses, pourquoi n'engendreraient-ils pas en la manière ordinaire ? 
Il n'y aurait certainement rien de ridicule ni d'absurde dans cette 
doctrine, s'il était vrai que leurs dieux existassent. 

Mais, dans la doctrine de nos Christicoles, il y a quelque chose 



vie et testament de jean meslier  

 

76 

de bien plus ridicule & de plus absurde : car, outre ce qu'ils disent 
d'un Dieu qui en fait trois, & de trois qui n'en font qu'un, ils disent 
que ce dieu triple & unique n'a ni corps, ni forme, ni figure ; que la 
première personne de ce dieu triple & unique, qu'ils appellent le 
Père, a engendré toute seule une seconde personne, qu'ils appellent 
le Fils, & qui est tout semblable à son père, étant comme lui sans 
corps, sans forme, & sans figure. Si cela est, qu'est-ce qui fait que la 
première s'appelle le père plutôt que la mère, & que la seconde se 
nomme plutôt le fils que la fille ? Car si la première est 
véritablement plutôt père que mère, & si la seconde est plutôt fils 
que fille, il faut nécessairement qu'il y ait quelque chose dans l'une 
& dans l'autre de ces deux personnes qui fasse que l'un soit père 
plutôt que mère, & l'autre plutôt fils que fille. Or qui pourrait faire 
cela si ce n'est qu'ils seraient tous deux mâles & non femelles ? Mais 
comment seront-elles plutôt mâles que femelles, puisqu'elles n'ont 
ni corps, ni forme, ni figure ? Cela n'est pas imaginable, & se détruit 
de soi-même. N'importe, ils disent toujours que ces deux personnes 
sans corps, forme, ni figure, & par conséquent sans différence de 
sexe, sont néanmoins père & fils, & qu'ils ont produit par leur 
mutuel amour une troisième personne, qu'ils appellent le Saint-
Esprit, laquelle personne n'a, non plus que les deux autres, ni corps, 
ni forme, ni figure. Quel abominable galimatias ! 

Puisque nos Christicoles bornent la puissance de Dieu le père à 
n'engendrer qu'un fils, pourquoi ne veulent-ils pas que cette seconde 
personne, aussi bien que la troisième, aient, comme la première, la 
puissance d'engendrer un fils qui soit semblable à elle ? si cette 
puissance d'engendrer un fils est une perfection dans la première 
personne, c'est donc une perfection & une puissance qui n'est point 
dans la seconde ni dans la troisième personne. Ainsi ces deux 
personnes manquant d'une perfection & d'une puissance qui se 
trouvent dans la première, elles ne seraient certainement pas égales 
entre elles ; si au contraire ils disent que cette puissance d'engendrer 
un fils n'est pas une perfection, ils ne devraient donc pas l'attribuer 
à la première personne non plus qu'aux deux autres, parce qu'il ne 



vie et testament de jean meslier  

 

77 

faut attribuer que des perfections à un Être qui serait 
souverainement parfait. 

D'ailleurs ils n'oseraient dire que la puissance d'engendrer une 
Divine personne ne soit pas une perfection ; & s'ils disent que cette 
première personne aurait bien pu engendrer plusieurs fils & 
plusieurs filles, mais qu'elle n'aurait voulu engendrer que ce seul fils, 
& que les deux autres personnes pareillement n'en auraient point 
voulu engendrer d'autres, on pourrait : 1° leur demander d'où ils 
savent que cela est ainsi, car on ne voit point, dans leurs prétendues 
Écritures saintes, qu'aucune de ces Divines personnes se soit 
positivement déclarée là-dessus. Comment donc nos Christicoles 
peuvent-ils savoir ce qui en est ? Ils n'en parlent donc que suivant 
leurs idées & leurs imaginations creuses ; 2° on pourrait dire que si 
ces prétendues Divines personnes avaient la puissance d'engendrer 
plusieurs enfants, & qu'elles n'en voulussent cependant rien faire, il 
s'ensuivrait que cette Divine puissance demeurerait en elles sans 
effet. Elle serait tout à fait sans effet dans la troisième personne, qui 
n'en engendrerait & n'en produirait aucune, & elle serait presque 
sans effet dans les deux autres, puisqu'elles voudraient la borner à si 
peu. Ainsi cette puissance qu'elles auraient d'engendrer & de 
produire quantité d'enfants demeurerait en elles comme oisive & 
inutile, ce qu'il ne serait nullement convenable de dire de Divines 
personnes. 

Nos Christicoles blâment & condamnent les Païens de ce qu'ils 
attribuaient la Divinité à des hommes mortels, & de ce qu'ils les 
adoraient comme des dieux après leur mort : ils ont raison en cela ; 
mais ces Païens ne faisaient que ce que font encore nos Christicoles, 
qui attribuent la Divinité à leur Christ, en sorte qu'ils devraient eux-
mêmes se condamner aussi, puisqu'ils sont dans la même erreur que 
ces Païens, & qu ‘ils adorent un homme qui était mortel, & si bien 
mortel qu'il mourut honteusement sur une croix. 

Il ne servirait de rien à nos Christicoles de dire qu'il y aurait une 



vie et testament de jean meslier  

 

78 

grande différence entre leur Jésus-Christ & les dieux des Païens, 
sous prétexte que leur Christ serait, comme ils disent, vrai Dieu & 
vrai homme tout ensemble, attendu que la Divinité se serait 
véritablement incarnée en lui ; au moyen de quoi la nature Divine se 
trouvant jointe & unie hypostatiquement, comme ils disent, avec la 
nature humaine, ces deux natures auraient fait dans Jésus-Christ un 
vrai Dieu & un vrai homme : ce qui ne s'était jamais fait, à ce qu'ils 
prétendent, dans les dieux des Païens. 

Mais il est facile de faire voir la faiblesse de cette réponse : car, 
d'un côté, n'aurait-il pas été aussi facile aux Païens qu'aux Chrétiens 
de dire que la Divinité se serait incarnée dans les hommes qu'ils 
adoraient comme dieux ? D'un autre côté, si la Divinité avait voulu 
s'incarner & s'unir hypostatiquement à la nature humaine dans leur 
Jésus-Christ, que savent-ils si cette même Divinité n'aurait pas bien 
voulu aussi s'incarner & s'unir hypostatiquement à la nature 
humaine dans ces grands hommes, & dans ces admirables femmes 
qui, par leur vertu, par leurs belles qualités, ou par leurs belles 
actions, ont excellé sur le commun des hommes, & se sont fait ainsi 
adorer comme dieux & déesses ? & si nos Christicoles ne veulent pas 
croire que la Divinité se soit jamais incarnée dans ces grands 
personnages, pourquoi veulent-ils nous persuader qu'elle se soit 
incarnée dans leur Jésus ? Où en est la preuve ? leur foi & leur 
créance, qui étaient dans les Païens comme dans eux. Ce qui fait voir 
qu'ils sont également dans l'erreur les uns comme les autres. 

Mais ce qu'il y a en cela de plus ridicule dans le Christianisme 
que dans le paganisme, c'est que les Païens n'ont ordinairement 
attribué la Divinité qu'à de grands hommes, auteurs des arts & des 
sciences, & qui avaient excellé dans des vertus utiles à leur patrie ; 
mais nos Déichristicoles, à qui attribuent-ils la Divinité ? A un 
homme de néant, vil & méprisable, qui n'avait ni talent, ni science, 
ni adresse, né de pauvres parents, & qui, depuis qu'il a voulu paraître 
dans le monde & faire parler de lui, n'a passé que pour un insensé & 
pour un séducteur, qui a été méprisé, moqué, persécuté, fouetté, & 



vie et testament de jean meslier  

 

79 

enfin qui a été pendu comme la plupart de ceux qui ont voulu jouer 
le même rôle, quand ils ont été sans courage & sans habileté. 

De son temps il y eut encore plusieurs autres semblables 
imposteurs qui se disaient être le vrai messie promis par la Loi ; 
entre autres un certain Judas Galiléen, un Théodore, un Barchon, & 
autres, qui, sous un vain prétexte, abusaient les peuples, & tâchaient 
de les faire soulever pour les attirer à eux, mais qui sont tous péris. 

Passons à ses discours & à quelques-unes de ses actions, qui sont 
des plus remarquables & des plus singulières dans leur espèce. 
« Faites pénitence, disait-il aux peuples, car le royaume du ciel est 
proche ; croyez cette bonne nouvelle. » & il allait courir toute la 
Galilée, prêchant ainsi la prétendue venue prochaine du royaume du 
ciel. Comme personne n'a encore vu aucune apparence de la venue 
de ce royaume, c'est une preuve parlante qu'il n'était qu'imaginaire. 

Mais voyons dans ses autres prédications l'éloge & la description 
de ce beau royaume. Voici comme il parlait aux peuples : « Le 
royaume des cieux est semblable à un homme qui a semé du bon 
grain dans son champ ; mais pendant que les hommes dormaient, 
son ennemi est venu qui a semé la zizanie parmi le bon grain. Il est 
semblable à un trésor caché dans un champ ; un homme ayant 
trouvé le trésor, le cache de nouveau, & il a eu tant de joie de l'avoir 
trouvé qu'il a vendu tout son bien, & il a acheté ce champ. Il est 
semblable à un marchand qui cherche de belles perles, & qui, en 
ayant trouvé une d'un grand prix, va vendre tout ce qu'il a & achète 
cette perle. Il est semblable à un filet qui a été jeté dans la mer, & 
qui renferme toutes sortes de poissons : étant plein, les pêcheurs 
l'ont retiré, & ont mis les bons poissons ensemble dans des 
vaisseaux, & jeté dehors les mauvais. Il est semblable à un grain de 
moutarde qu'un homme a semé dans son champ, il n'y a point de 
grain si petit que celui-là, néanmoins quand il est crû il est plus 
grand que tous les légumes, etc. » Ne voila-t-il pas des discours 
dignes d'un Dieu ? 



vie et testament de jean meslier  

 

80 

On fera encore le même jugement de lui, si l'on examine de près 
ses actions. Car 1° courir toute une province, prêchant la venue 
prochaine d'un prétendu royaume ; 2° avoir été transporté par le 
Diable sur une haute montagne ; d'où il aurait cru voir tous les 
royaumes du monde, cela ne peut convenir qu'à un visionnaire, car il 
est certain qu'il n'y a point de montagne sur la terre d'où l'on puisse 
voir seulement un royaume entier, Si ce n'est le petit royaume 
d'Yvetot, qui est en France : ce ne fut donc que par imagination 
qu'il vit tous ces royaumes, & qu'il fut transporté sur cette 
montagne, aussi bien que sur le pinacle du temple ; 3° lorsqu'il 
guérit le sourd & le muet, dont il est parlé dans St Marc, il est dit 
qu'il le tira en particulier, qu'il lui mit ses doigts dans les oreilles, & 
qu'ayant craché, il lui tira la langue ; puis jetant les yeux au ciel, il 
poussa un grand soupir & lui dit Epheta. Enfin qu'on lise tout ce 
qu'on rapporte de lui, & qu'on juge s'il y a rien au monde de si 
ridicule. 

Ayant mis sous les yeux une partie des pauvretés attribuées à 
Dieu par les Christicoles, continuons à dire quelques mots de leurs 
mystères. Ils adorent un Dieu en trois personnes, ou trois personnes 
en un seul Dieu, & ils s'attribuent la puissance de faire des dieux de 
pâte & de farine, & même d'en faire tant qu'ils veulent : car, suivant 
leurs principes, ils n'ont qu'à dire seulement quatre paroles sur telle 
quantité de verres de vin, ou de ces petites images de pâte, ils en 
feront autant de dieux, y en eût-il des millions. Quelle folie ! avec 
toute la prétendue puissance de leur Christ, ils ne sauraient faire la 
moindre mouche, & ils croient pouvoir faire des dieux à milliers. Il 
faut être frappé d'un étrange aveuglement pour soutenir des choses 
si pitoyables, & cela sur un si vain fondement que celui des paroles 
équivoques d'un fanatique. 

Ne voient-ils pas, ces docteurs aveuglés, que c'est ouvrir une 
porte spacieuse à toutes sortes d'idolâtries que de vouloir faire 
adorer ainsi des images de pâte, sous prétexte que des prêtres 
auraient le pouvoir de les consacrer & de les faire changer en dieux ? 



vie et testament de jean meslier  

 

81 

Tous les prêtres des idoles n'auraient-ils pu & ne pourraient-ils pas 
maintenant se vanter d'avoir un pareil caractère ? 

Ne voient-ils pas aussi que les mêmes raisons qui démontrent la 
vanité des dieux ou des idoles de bois, de pierre, etc., que les Païens 
adoraient, démontrent pareillement la vanité des dieux & des idoles 
de pâte & de farine que nos Déichristicoles adorent ? Par quel 
endroit se moquent-ils de la fausseté des Dieux des Païens ? N'est-
ce point parce que ce ne sont que des ouvrages de la main des 
hommes, des images muettes & insensibles ? & que sont donc nos 
dieux, que nous tenons enfermés dans des bottes de peur des 
souris ? 

Quelles seront donc les vaines ressources des Christicoles ? Leur 
morale ? elle est la même au fond que dans toutes les Religions ; 
mais des dogmes cruels en sont nés, & ont enseigné la persécution & 
le trouble. Leurs miracles ? mais quel peuple n'a pas les siens, & 
quels sages ne méprisent pas ces fables ? Leurs prophéties ? N'en a-
t-on pas démontré la fausseté ? Leurs moeurs ? ne sont-elles pas 
souvent infâmes ? L'établissement de leur Religion ? mais le 
fanatisme n'a-t-il pas commencé, l'intrigue n'a-t-elle pas élevé, la 
force n'a-t-elle pas soutenu visiblement cet édifice ? La doctrine ? 
mais n'est-elle pas le comble de l'absurdité ? 

Je crois, mes chers amis, vous avoir donné un préservatif 
suffisant contre tant de folies. Votre raison fera plus encore que 
mes discours : & plût à Dieu que nous n'eussions à nous plaindre 
que d'être trompés ! Mais le sang humain coule depuis le temps de 
Constantin pour l'établissement de ces horribles impostures. 
L'Église romaine, la grecque, la protestante, tant de disputes vaines, 
& tant d'ambitieux hypocrites, ont ravagé l'Europe, l'Afrique & 
l'Asie. Joignez, mes amis, aux hommes que ces querelles ont fait 
égorger, ces multitudes de moines & de nonnes devenus stériles par 
leur état. Voyez combien de créatures sont perdues, & vous verrez 
que la Religion Chrétienne a fait périr la moitié du genre humain. 



vie et testament de jean meslier  

 

82 

Je finirai par supplier Dieu, si outragé par cette secte, de daigner 
nous rappeler à la Religion naturelle, dont le Christianisme est 
l'ennemi déclaré ; à cette Religion sainte que Dieu a mise dans le 
coeur de tous les hommes, qui nous apprend à ne rien faire à autrui 
que ce que nous voudrions être fait à nous-mêmes. Alors l'univers 
serait composé de bons citoyens, de pères justes, d'enfants soumis, 
d'amis tendres. Dieu nous a donné cette Religion en nous donnant 
la raison. Puisse le fanatisme ne la plus pervertir ! Je vais mourir 
plus rempli de ces désirs que d'espérances. 

Voilà le précis exact du Testament in-folio de Jean Meslier. 
Qu’on juge de quel poids est le témoignage d’un Prêtre mourant qui 
demande pardon à Dieu. 

Ce 15e Mars 1742. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vie et testament de jean meslier  

 

83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vie et testament de jean meslier  

 

84 

 

 


